

# التّقسِيمُ وَالتّقعِيدُ لِلْقُولِ الْمُفِيدِ

بقلم الفقير إلى عفو ربه هيثم بن محمَّد سرحان هيثم بن محمَّد النَّبويِّ -سابقًا - والمشرف على موقع التَّأ صيل العلميِّ المدرِّس بمعهد الحرم بالمسجد النَّبويِّ -سابقًا - والمشرف على موقع التَّأ صيل العلميِّ http://attasseel-alelmi.com

غفرالله لهولوالديه ولمن أعانه على إخراج هذا الكتاب

الطَّبعة الأولى جميع الحقوق محفوظة

إِنَّا من أراد طبعه أو ترجمته لتوزيعه مجَّانًا بعد مراجعة المؤلَّف

الرَّجاء التَّواصل على:

islamtorrent@gmail.com

فسح وزارة الإعلام

# بِنْ مِلْلَهِ ٱلرَّهُمُ زِٱلرَّحِي مِ

إنَّ الحَمدَ لله نَحمَدُه و نستعينهُ ونَستغفرُه، ونَعوذُ بالله من شُرور أنفسِنا ومن سيئاتِ أعمالنا مَن يَهدِه الله فلا مُضلَّ له، ومَن يُضلل فلا هادِيَ له، وأشهد أنْ لا إله إلَّا الله وحدَه لا شَريك له، وأشهد أنَّ محمَّدا عبدُه ورسولُه ﷺ، أمَّا بعد:

### مباديء ينبغي معرفتها قبل دراسة الكتاب

[١] علىٰ طالب العلم حفظ المتن قبل الدِّراسة (احفظ فكلُّ حافظٍ إمامٌ).

[٢] معرفة وجه الاستدلال لكلِّ آيةٍ، و سبب إيرادها في الباب.

[٣] معرفة مناسبة كلِّ باب لكتاب التَّوحيد ، وسبب إيراده فيه؛ ليرتبط الكتاب.

[٤] نُركِّز علىٰ شرحٍ واحدٍ، والعمدة عندنا هو: «القول المفيد» للشَّيخ ابن عثيمين وَ اللهُ عَلَىٰ شرحًا آخر وهكذا؛ حتَّىٰ لا تتداخل المعلومات.

### لماذا ندرس هذا الكتاب

[١] لأنَّ العلماء الرَّبَّانيِّين نصحوا به. [٢] لأنَّه من أحسن ما أُلِّف في هذا الباب.

[٣] لأنَّ المُؤلِّف يَرْبَلُهُ أجاد في دحض حُجَّة المُخالِف وردِّ الشُّبهة بالدَّليل.

[٤] لأنَّ الله وضع له القبول في الأرض. [٥] نصيحة العلماء بحفظه وفهمه.

[7] حُسن التَّبوبيب والتَّرتيب. [٧] اعتناء العلماء بتدريسه، وكثرة الشُّروح عليه.

[٨] لأنَّ الكتاب مَشحونٌ بالأدلَّة من الكتاب والسُّنَّة. [٩] سُهولة عبارته.

[١٠] شهادة العلماء لمُؤلِّف الكتاب بالتَّضلُّع في العلم وسلامة المُعتَقد.

[١١] لأنَّ الكتاب اعتنى عنايةً فائقةً بتوحيد العُبوديَّة لما وقع فيه من الخلل الكبير، مع ذكر توحيد الرُّبوبيَّة والأسماء والصِّفات.

[١٢] لأنَّ المُؤلِّف رَخِيرَاللهُ سار فيه على طريقة السَّلف، فلم يذكر شيئًا من كلامه كالإمام البخاريِّ وَخِيرَاللهُ في «صحيحه».

# ملخَّص أبواب كتاب التَّوحيد (٦٧ بابًا)

قبل البدء بدراسة أيِّ كتابٍ ينبغي قراءة المقدِّمة والفهرس؛ لمعرفة مضمون الكتاب، وطريقة التَّأليف، وتصوُّر الكتاب كاملًا، وعليه فيمكننا تقسيم كتابنا هذا إلىٰ عشرة أقسام.

# أولًا: المقدِّمة (٥ أبوابٍ)

# [١] (لم يُعنون لهذا الباب وهو بَابُ وُجُوبِ التَّوْحِيد)

جاء به لبيان أنَّ التَّوحيد أوَّل وأوجب الواجبات، ولأنَّه دعوةُ الأنبياء عَلَيْ اللهِ.

[٢] بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ، وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

جاء به من أجل التَّشويق، ولبيانِ أن ذكر فضلِ الشَّيء ليس دليلًا علىٰ عـدم وجوبـه، ولأنَّ هناك من يُنفِّر ويزهد من دراسة التَّوحيد وتدريسه.

# [٣] بَابُ مَنْ حَقَّقَ التَّوْحِيدَ؛ دَخَلَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ

جاء به من أجل تخليص التَّوحيد من الشِّرك والبدع والمعاصي، فناسب أن يأتي بهذا الباب بعد بابي وجوب التوحيد وفضله.

# [٤] بَابُ الْخُوْفِ مِنَ الشِّرْكِ

جاء به لأنّ من أراد تحقيق التوحيد يجب أن بخاف من الشّرك على نفسه وعلى غيره، ولأنّه قد يظنُّ أنّه حقَّقه وهو لم يُحقِّقه، وكلُّ بابِ أتى به بعد هذا الباب هو من تحقيق التوحيد.

# [٥] بَابُ الدُّعَاءِ إِلَى شَهَادَة أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ

جاء \_ والله أعلم \_ لسببين:

- ١. لأنَّ من أراد تحقيق التَّوحيد لابدَّ أن يدعو إليه كفعل النَّبيُّ عَيْكُ وأتباعه.
  - ٢. وللرَّدِّ على من قال إنَّ أوَّلُ ما يُدعى إليه الصَّلاة.

# ثانيًا: تفسير التُّوحيد (٩ أبواب)

# [٦] بَابُ تَفْسِيرِ التَّوْحِيدِ وَشَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

بعد أن ذكر لنا وجوب التَّوحيد، وشوَّ قنا إليه، ووجوب تحقيقه، والخوف من ضدِّه، والدَّعوة إليه؛ ناسب أن يُفسِّر لنا حقيقة التَّوحيد ابتداءً من هذا الباب إلىٰ نهاية الكتاب.

[٧] بَابٌ مِنَ الشِّرْكِ لُبْسُ الْحَلْقَةِ وَالْخَيْطِ وَنَحْوِهِمَا لِرَفْعِ الْبَلاَءِ أَوْ دَفْعِهِ هذا تفسيرٌ للتَّوحيد بمعرفة ضدِّه.

[٨] بَابُ مَا جَاءَ في الرُّقَى وَالتَّمَائم

جاء به لتفسير الرُّقيٰ والتَّمائم الشِّركيَّة الَّتِي تُنافي التَّوحيد.

[٩] بَابُ مَنْ تَبَرَّكَ بِشَجَرَةٍ أَوْ حَجَرٍ وَنَحْوِهِمَا

جاء به تفسيرًا منه للتَّبرُّك المَمنوع المُنافي للتَّوحيد.

[١٠] بَابُ مَا جَاءَ في الذَّبْحِ لغَيْرِ اللَّه

أراد أن يُفسِّر كون الذَّبح لغير الله محبَّةً وتعظيمًا مُناقضًا للتَّوحيد.

[١١] بِأَبُ لاَ يُذْبِحُ لللهِ بِمَكَانِ يُذْبِحُ فيه لغَيْرِ الله

أراد أن يُفسِّر ما يفعله بعض الجُهَّال من مُشابهة ومُشاركة المُشركين في أعيادهم وأماكن عباداتهم، ممَّا هو مُنافٍ للتَّوحيد.

[١٢] بَابٌ منَ الشِّرْك النَّدْرُ لغَيْر الله

أتىٰ به لتفسير النَّذر المَمنوع الَّذي يُنافي التَّوحيد.

[١٣] بَابٌ منَ الشِّرْك الاسْتعَاذَةُ بِغَيْرِ اللَّه

أراد تفسير الاستعاذة بغير الله فيما لا يقدر عليه إلَّا الله والَّتي تُنافي التَّوحيد.

[١٤] بَابٌ منَ الشِّرْكَ أَنْ يَسْتَغيثَ بِغَيْرِ اللَّهِ أَوْ يَدْعُو غَيْرُهُ

أراد تفسير الأعمال الشِّركيَّة من استغاثةٍ ودعاء غير الله فيما لا يقدر عليه إلَّا الله تعالىٰ والَّتي تُنافي التَّوحيد.

# ثالثًا: بطلان عبادة ما سوى الله (٤ أبواب)

[٥١] بَابُ قَوْل الله: ﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾

أتى به لنفى العبادة عمَّن سوى الله سواءٌ كان نبيًّا أو صنمًا أو غير ذلك.

[17] بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۖ قَالُواْ ٱلْحَقَّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْكِيرُ ﴾ أتى به لنفي العبادة عن الملائكة الكرام.

[١٧] بَابُ الشَّفَاعَـة

أتىٰ به لإبطالِ ما يتعلَّق به الكُفار في آلهتهم من الشَّفاعة.

[١٨] بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءً ﴾ أتى به لإبطال هداية التَّوفيق عن سوى الله.

# رابعًا: سبب كفر بني آدم (٤ أبواب)

بعد أن فسَّر التَّوحيد وأبطل عبادة ما سوى الله ناسب أن يذكر أسباب الوقوع في الكفر حتَّه نجتنها:

[١٩] بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ سَبَبَ كُفْرِ بَنِي آدَمَ وَتَرْكِهِمْ دِينَهُمْ هُوَ الْغُلُوُّ فِي الصَّالِحِينَ أَخطر الأسباب في وقوع بني آدم في الكفر، وهوأوَّل شركٍ حدث في الأرض.

[٢٠] بَابُ مَا جَاءَ مِنَ التَّغْلِيظِ فِيمَنْ عَبَدَ اللَّهَ عِنْدَ قَبْرِ رَجُلٍ صَالِحٍ فَكَيْفَ إِذَا عَنَدَهُ؟!

من أسباب وقوع الشرك التَّماثيل والتَّصاوير، واتِّخاذ القبور مساجد.

[٢١] بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ الْغُلُو فِي قُبُورِ الصَّالِحِينَ يُصَيِّرُهَا أَوْثَانًا تُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللهِ مِن أَسبابِ الكُفر الغُلُوُّ فِي قبور الصَّالَحين.

[٢٢] بَابُ مَا جَاءَ فِي حِمَايَةِ الْمُصْطَفَى ﷺ جَنَابَ التَّوْحِيدِ وَسَدِّهِ كُلَّ طَرِيقٍ يُوصلُ إِلَى الشِّرْك

سدُّ النَّبِيِّ ﷺ طُرق الشِّرك في الاعتقادات والأفعال، وسيأتي بابٌ في سدِّه ﷺ للأقوال المُفضية إلىٰ الشِّرك.

التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

خامسًا: دحض حجّة من يقول إنَّ الشَّرك لا يقع في هذه الأمَّة أو في الجزيرة (بابٌ واحدٌ)

[٢٣] بَابِ مَا جَاءَ أَنَّ بَعْضَ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَعْبُدُ الأَوْثَانَ

سادسًا: الأعمال الشّيطانيّة (٧ أبواب)

[٢٤] بَابُ مَا جَاءَ في السِّحْر

أتىٰ به لأنَّ السِّحر لا يتأتَّىٰ إلَّا عن طريق الكُفر بالله، وهو من أعظم الوسائلِ لـدعوة النَّاس إلىٰ الكفر.

[70] بَابُ بَيَانِ شَيْءٍ مِنْ أَنْوَاعِ السِّحْرِ

أتىٰ به ليعلِّمنا أنَّ السِّحر أنواعٌ يجب تجنُّبها كلَّها.

[٢٦] بَابُ مَا جَاءَ فِي الْكُهَّانِ وَنَحْوهِمْ

أتىٰ به ليُبيِّنهم لنا ويُبيِّن حكم إتيانهم وصور إتيانهم.

[۲۷] بَابُ مَا جَاءَ في النُّشْرَة

أتىٰ به لإزالة الإشكال بذكرالمنهِيِّ عنه والمرخَّصِ فيه.

[٢٨] بَابُ مَا جَاءَ فِي التَّطَيّرِ

أتىٰ به لنفي ما كان عليه أهل الجاهليَّة من التَّشاؤُم.

[٢٩] بَابُ مَا جَاءَ في التَّنْجيم

أتى به ليبطل علم التَّأثير المَزعوم.

[٣٠] بَابُ مَا جَاءَ في الْاسْتَسْقَاء بِالْأَنْوَاء

أتىٰ به لإبطال التَّعلُّق بالأسباب الشِّركيَّة.

# سابعًا: أعمال القلوب (٩ أبواب)

[٣١] بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا ﴾ أتن به لنفى التَّو حيد عمَّن أحتَّ مَخلوقًا كمَحبَّة الله أو أشدَّ.

المُ اللَّهِ مَعْلَى اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَآءَهُ ﴿ ﴾

أتىٰ به لنفي التَّوحيد عمَّن خاف مَخلوقًا كخوف الله أو أشدًّ.

[٣٣] بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ أتى به لنفي التَّوحيد عمَّن توكَّل على غير الله.

[٣٤] بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ أَفَأُمِنُواْ مَكُرَ اللَّهِ ﴾

أتىٰ به ليَجمع المُوحِّدُ في سيره إلىٰ الله بين الخوف والرَّجاء.

[٣٥] بَابٌ مِنَ الإِيمَانِ بِاللَّهِ الصَّبْرُ عَلَى أَقْدَارِ اللَّهِ

أتى به لبيان حال المُوحِّد عند البلاء.

[٣٦] بَابُ مَا جَاءَ في الرِّيَاء

أتىٰ به لبيان عظم خطر الرِّياء علىٰ المُوحِّد، وأنَّه أخوَفُ ما يُخاف منه علىٰ الصَّالحين.

[٣٧] بَابٌ مِنَ الشَّرْكِ إِرَادَةُ الإِنْسَانِ بَعَمَلِهِ الدُّنْيَا (شركٌ أصغر) أتى به لبيان أنَّ من أراد الدُّنيا بعمل الآخرة وقع في الشِّرك، وتفسير ذلك بأن يرضى وسخط للدُّنيا.

[٣٨] بَابُ مَنْ أَطَاعَ الْعُلَمَاءَ وَالْأُمَرَاءَ فِي تَحْرِيمِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ، وَتَحْلِيلِ مَا حَرَّمَهُ؛ فَقَد اتَّخَذَهُمْ أَرْبَابًا (شركٌ فِي الطَّاعة)

أتىٰ به لبيان ما ينقض التَّوحيد من التَّحاكُم لغير الله.

والكاذب.

[٣٩] بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوۤ أَإِلَى ٱلطَّعُوتِ ﴾ أتى به لإعانة المُوحِّد على فهم معنى الكُفر بالطَّاغوت، وتفسير الإيمان الصَّادق

التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

# ثامنًا: توحيد الأسماء والصِّفات (بابٌ واحدٌ)

[٤٠] بَابُ من جحد شيئًا من الأسماء والصفات أتى به لبيان نفي التَّوحيد عمَّن جحد شيئًا من الأسماء والصِّفات.

تاسعًا: المناهي اللَّفظيَّة والشِّركيَّة (٢٩ بابًا)

[13] بَابُ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾

أتىٰ به لبيان ما يجب علىٰ المُوحِّد تُجاه النِّعم.

[٤٢] بَابُ قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ فَ لَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾

أتىٰ به ليبان حال المُوحِّد من الحلف بالله لا بغيره، والفرق بين الواو وثمَّ.

[٤٣] بَابُ مَا جَاءَ فيمَنْ لَمْ يَقْنَعْ بِالْحَلْفِ بِاللَّهِ تَعَالَى

أتىٰ به لبيان حال عظمة الله في قلب المُوحِّد عند الحلف له به.

[٤٤] بَابُ قَوْل: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَئْتَ

أتىٰ به ليُحذِّر المُوحِّد من التَّشريك في المشيئة.

[83] بَابٌ مَنْ سَبُ الدُّهْرَ فَقَدْ آذَى اللّٰهُ تَعَالَى

أتىٰ به لتحذير المُوحِّد من أن يسُبَّ شيئًا فيكون بذلك سابًّا للَّذي أمره وسخَّره.

[٤٦] بَابُ التَّسَمِّي بقَاضي الْقُضَاة وَنَحْوه

أتىٰ به لتحذير المُوحِّد من التَّعدِّي علىٰ جانب الرُّبوبيَّة.

[٤٧] بَابُ احْترَام أَسْمَاء الله تَعَالَى وَتغْيير الاسْم لأَجْل ذَلكَ

أتىٰ به ليُبيِّن حال المُوحِّد من التَّأدُّب مع الله وأسمائه وصفاته ودينه وأنبيائه.

[٤٨] بَابٌ مَنْ هَزَلَ بِشَيْءٍ بِهِ ذِكْرُ اللَّهِ تَعَالَى أَوِ الْقُرْآنِ أَوِ الرَّسُولِ ﷺ

أَ أَتَىٰ بِهُ لَبِيَانَ نَفِي أَصُلَ التَّوحيد عَنَ المُستهزئ، وكيفيَّة التَّعَامُل معه، ووجوب حفظ اللِّسان.

[89] بَابُ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَإِنَّ أَذَقَنَهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءً مَسَّتَهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي ﴾ أتى به لبيان الواجب على المُوحِّد قبل حلول النِّعمة وبعد وجودها.

[٥٠] بِابُ قَوْلِه تَعَالَى: ﴿فَلَمَّا ءَاتَّنهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرِّكَاءَ فِيمَا ءَاتَنهُما ﴿

أتىٰ به لبيان حال المُوحِّد عند حلول النَّعم، وتحريم كلِّ اسمٍ مُعبَّدٍ لغير الله.

[٥١] بَابُ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآ أَءُ ٱلْحُسَّنَى فَأَدُّعُوهُ بِهَا ۗ ﴾

أتىٰ به لتحذير المُوحِّد من الإلحاد في أسماء الله وصفاته.

[٥٢] بَابٌ لَا يُقَالُ: السَّلَامُ عَلَى اللَّه تَعَالَى

أتىٰ به لتحذير المُوحِّد من الألفاظ الَّتي تُنافي الأدب مع الله.

[٥٣] بَابُ قَوْل: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شَئْتَ

أتىٰ به لتحذير المُوحِّد من الاستثناء في دعائه، واستشعاره لقدرة الله.

[36] بَابٌ لَا يَقُولُ: عَبْدِي وَأَمَتِي

أتىٰ به ليُنبِّه المُوحِّد علىٰ حسن استعمال الألفاظ.

[٥٥] بَابٌ لَا يُرَدُّ مَن سَأَلَ بِاللَّهِ تَعَالَى

أتىٰ به ليُبيِّن حال المُوحِّد إذا سُئِل بالله أنَّه يُجيب تعظيمًا لله.

[٥٦] بَابٌ لَا يُسْأَلُ بِوَجْهِ اللَّهِ تَعَالَى إِنَّا الْجَنَّةُ

أتىٰ به لبيان حال المُوحِّد من تعظيم الله تعالىٰ، وكمال الأدب معه تعالىٰ.

[٥٧] بَابُ مَا جَاءَ في اللَّوْ

أتىٰ به لبيان أدب المُوحِّد في استعمال الكلام الحسن، وعدم الاعتراض علىٰ الشَّـرع و القدر.

[٥٨] بَابُ النَّهْيِ عَنْ سَبِّ الرِّيحِ

أتىٰ به لإرشاد المُوحِّد إلىٰ الكلام النَّافع إذا رأىٰ ما يكره.

[٥٩] بَابُ قَوْله: ﴿ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْخَهِلِيَّة ۗ

أتىٰ به لتحذير المُوحِّد من سوء الظَّنِّ بالله كما هو ظنُّ الجاهليَّة.

[٦٠] بَابُ مَا جَاءَ فِي مُنْكِرِي الْقَدَرِ

أتىٰ به لبيان حال إيمان المُوحِّد بالقضاء والقدر.

[٦١] بَابُ مَا جَاءَ فِي الْمُصَوِّرِينَ

أتىٰ به ليُنبِّه المُوحِّد علىٰ خطر التَّعدِّي علىٰ جانب الرُّبوبيَّة.

[٦٢] بَابُ مَا جَاءَ فِي كَثْرَة الْحَلف

أتىٰ به ليوصي المُوحِّد بحفظ الإيمان، وتعظيم الله عند التَّعامُل مع النَّاس.

[٦٣] بَابُ مَا جَاءَ في ذمَّة الله

أتىٰ به ليُعظِّم المُوحِّد ذمَّة الله وذمَّة نبيِّه ﷺ في حال السَّرَّاء والضَّرَّاء.

[٦٤] بَابُ مَا جَاءَ في الْإقْسَام عَلَى الله

أتىٰ به ليُحذِّر المُوحِّد من التَّعدِّي علىٰ جانب الرُّبوبيَّة بإغلاق باب الرَّحمة عن العباد.

[٦٥] بَابُ لَا يُسْتَشْفَعُ بِاللهِ عَلَى خَلْقه

أتى به ليُحذِّر المُوحِّد من جعل رُتبة المَخلوق أعلىٰ من الخالق.

[٦٦] بَابُ مَا جَاءَ فِي حِمَايَةِ الْمُصْطَفَى ﷺ حِمَى التَّوْحِيدِ وَسَدِّهِ طُرُقَ الشَّرْكِ الشِّرْكِ الشِّركِ الشِّركِ .

# عاشرًا: الخاتمة (بابٌ واحدٌ)

[٦٧] بَابُ قَوْلِ الله تَعَالَى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدُّرِهِ \*

أتىٰ به ليُبيِّن للمُوحِّد أنَّ المُشُركينُ الَّذين لم يُوحِّدوا الله ما قدروا الله حقَّ قدره؛ فاحذر يا مُوحِّد من طريقهم.

# أُولًا: المقدِّمة (٥ أبواب) كتاب التَّوحيد

### لماذا لم يذكر مقدّمةً لهذا الكتاب؟

[١] سقطت من بعض النُّسَاخ، فقد وُجدت في بعض النُّسخ البسملة والحمدلة والصَّلاة على النَّبِيِّ ﷺ. [٢] اكتفى بالتَّرجمة؛ لأنَّها عنوانٌ على موضوع الكتاب وهو التَّوحيد.

[٣] تأسِّيًا منه بالإمام البخاريِّ نَغْلَللهُ حيث لم يُقدِّم لكتابه، وأراد أن يُعلِّق النَّاس بالقرآن والسُّنَّة. [٤] الأبواب الخمسة الأولى من الكتاب هي بمثابة مقدِّمة.

### تعريف التّوحيد

[۲] توحید

الألوهيّة

(العبودية):

هو إفراد الله

تعالىٰ بالعبادة،

أو بأفعال العباد.

شرعًا: إفراد الله بما يختصُّ به من الرُّبوبيَّة والأسماء والصِّفات.

### [٣] توحيد الأسماء والصُفات:

هو إفراد الله تعالىٰ بما سمَّىٰ ووصف به نفسه في كتابه أو علىٰ لسان رسوله على أثبت لنفسه وذلك بإثبات ما أثبت لنفسه ونفي ما نفىٰ عن نفسه، من غير تحريفٍ و لا تعطيل، ومن غير تكييفٍ و لا تمثيل.

### [۱] توحيد الرُّبوبيَّة:

هو إفراد الله تعالىٰ بالخلق والملك والتَّدبير، أو إفراد الله تعالىٰ بأفعاله.

الأعمال لا تُقبل إلّا بالتّوحيد، وخُلقنا لنُوحِد، والجنَّة لا يدخلها إلّا مُوحِّدٌ، ودعوة الأنبياء ﷺ، وتحقيقه مانعٌ من الوُقوع في الشّرك، وهو سببٌ لتكثير الحسنات.

التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

### العبادة تُطلق على شيئين؛

[1] **العامل: التَّعبُّد** بمعنى التَّذلُّل لله بفعل أوامره واجتناب نواهيه؛ محبَّةً وتعظيمًا.

[٢] العمل: المُتعبَّد به؛ فهي: اسمٌ جامعٌ لكلِّ ما يحبُّه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظَّاهرة والباطنة (قول ابن تيميَّة رَخِيًلللهُ).

# ([١] باب وجوب التُّوحيد)

لم يبوِّب المصنِّف رَخِيَلِلهُ لهذا الباب ليعلِّق النَّاس بالكتاب والسُّنَّة، والأدلَّة الَّتي ذكرها تدلُّ على وجوب التَّوحيد، فيمكن أن نسمِّيه باب وجوب التَّوحيد.

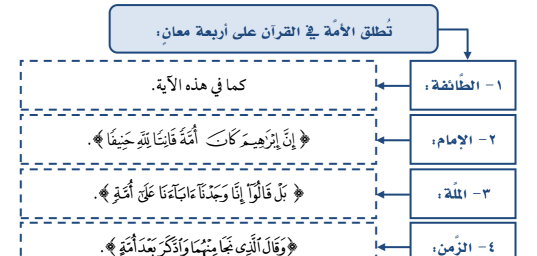
# الدَّليل الأوَّل: وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّحِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾.

- ﴿ لِيَعَبُدُونِ ﴾: ليوحِّدون، أو يتذلَّلون لي بالطَّاعة فعلًا للمأمور وتركَّ اللمحظور.
   (كلُّ عبادةٍ في القرآن معناها التَّوحيد، وهو قول ابن عبَّاس ﷺ).
  - معنى الآية: ما خلقت الجنَّ والإنس لأيِّ شيءٍ إلَّا للعبادة.

# الدَّليل الثَّاني: وَقَوْلِهِ: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمِّةٍ رَّسُولًا أَ<u>نِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ</u> ﴾.

- هذه الآية مؤكّدة بثلاث مؤكّدات: [١] القسم المُقدّر، [٢] واللّام، [٣] وقد.
- الآية فيها إجماع الرُّسل ﷺ على الدَّعوة إلى لتَّوحيد، وأنَّ الله تعالىٰ إنَّما أرسلهم لأجله.

الشّيخ هيثم بن محمّد سرحان



- ﴿ وَٱلْحَتَ نِنُوا اللَّاحَوْتَ ﴾: أي: ابتعدوا عنه بأن تكونوا في جانبٍ وهو في جانبٍ.
- وأجمع ما قيل في تعريفه هو ما ذكره ابن القيِّم وَخُرَلَاللهُ بأنَّه: (ما تجاوز به العبد حدَّه من مَتبوع أو مَعبودٍ أو مُطاع)، ومُراده من كان راضيًا بذلك.

[١] فالمَتبُوع: مثل الكُهَّان والسَّحرة وعلماء السُّوء، [٢] والمَعبود: مثل الأصنام. [٣] والمُطاع: مثل الأُمراء الخارجين عن طاعة الله.

- دلالة الآية على التّوحيد أنَّ الأصنام من الطّواغيت الّتي تُعبد من دون الله.
- التّوحيد لا يتم إلّا بركنين هما النفي والإثبات: إذ النفي المحضّ تعطيلٌ مَحضٌ، والإثبات المحض لا يمنع من المشاركة، مثال ذلك: (زيدٌ قائمٌ) يدلُّ على ثبوت القيام لزيدٍ، لكن لا يدلُّ على انفراده به، و(لم يقم أحدٌ) هذا نفيٌ مَحضٌ، أمَّا (لم يقم إلَّا زيدٌ) فهذا توحيدٌ له في القيام؛ لأنَّه اشتمل على إثباتٍ ونفي.
  - الحكمة من إرسال الرسل:

[٣] بيان الطَّريق الموصل إلىٰ الله. [٢] الرَّحمة: ﴿ وَمَا َ أَرْسَلُنكك إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَلِمِينَ ﴾.

[١] إقامة الحجَّة: ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ بَعْدَ ٱلرُّسُلِ ﴾.

### الدَّليل الثَّالث:

وَقَوْلِهِ: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَاً إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلاَ تَقُل لَمُّمَا أُقِّ وَلاَ نَهُرْهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلاَكَ رِيمًا ﴾.

• ﴿ أَلَّا تَعَبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾: هذا هو التَّوحيد لتضمُّنه للنَّفي والإثبات.

### قضاء الله ينقسم إلى قسمين:

### [٢] قضاءٌ كونيُّ:

- يكون فيما أحبه الله، وفيما لا يحبُّه.
- لا بدَّ من وقوعه، ﴿وَقَضَيْنَاۤ إِلَىٰ بَنِیَ اِسْرَءِيلَ فِي ٱلْكَنْبِ لَنُفْسِدُنَّ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، والفساد لا يشرعه الله و لا يحلُّه.

# [١] قضاءً شرعيُّ:

- لا يكون إلَّا فيما يحبُّه الله.
- يجوز وقوعه وعدمه، ﴿وَقَضَىٰ
   رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ فتكون
   قضى بمعنى شرع أو وصَّى.

# كيف يقضى الله ما لا يحبُّه؟

المَحبوب لغيره قد يكون مَكروهًا لذاته، ولكن يُحَبُّ لما فيه من الحكمة والمصلحة؛ فيكون حينئذٍ محبوبًا من وجهٍ؛ مكروهًا من وجهٍ آخر.

مثال ذلك: الفساد في الأرض من بني إسرائيل في حدِّ ذاته مَكروهُ إلى الله؛ لأنَّ الله لا يُحبُّ الفساد، ولا المفسدين، ولكن للحكمة الَّتي يتضمَّنها يكون بها مَحبوبًا إلى الله من وجه آخر، ومن ذلك القحط، والجدب، والمرض، والفقر.

### المحبوب ينقسم إلى قسمين:

[٢] محبوبٌ نغيره: كالدُّواء محبوبٌ للتَّداوي.

[1] محبوب لذاته: وهو الله.

### تنقسم العبوديّة إلى ثلاثة أقسام:

عامَةُ: وهي عبوديَّة الرُّبوبيَّة (عبوديَّة القهر) وهي لكلِّ الخلق، قال تعالىٰ: ﴿إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا مَن عَبْدًا ﴾ عاتى الرَّمَن عَبْدًا ﴾ ويدخل في ذلك الكُفَّار.

خاصَّةٌ: وهي عُبوديَّة الطَّاعة العامَّة، قال تعالىٰ: ﴿ وَعِبَادُ قال تعالىٰ: ﴿ وَعِبَادُ الرَّمْنِ اللَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الرَّمْنِ اللَّذَرْضِ هَوْنَا ﴾، وهذه تعمُّ كلَّ من تعبَّد لله بشرعه.

خاصة الخاصة: وهي عُبوديَّة الرُّسل آلِيُّلِا، عُبوديَّة الرُّسل آلِيُّلِا، (وهي أكمل العبادة)، قال تعالىٰ: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عَنْ الْفُرَقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عَنْ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عَبْدِهِ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عَلْ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ وَلَاء الرُّسل في العبوديَّة.

# الدَّليل الرَّابع: وَقَوْ له: ﴿ وَأَعۡبُدُواْ اللّهَ وَلَا نَشَرَكُواْ بِهِ عِ شَبْعًا ۚ ﴾ الآيةَ.

• ﴿ شَيْعًا ﴾: نكرةٌ في سياق النَّهي فهي تعمُّ كلَّ شيءٍ: لا نبيًّا ولا ملكًا ولا وليًّا، بـل ولا أمرًا من أمور الدُّنيا؛ فلا تجعل الدُّنيا شريكًا مع الله.

### الدُّليل الخامس والسَّادس:

[0] وَقَوْلِهِ: ﴿ قُلُ تَكَالَوْا أَتَلُ مَاكَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَسَيْعًا ﴾ الآيات. [7] قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ تَعَالِّيْهُ الَّتِي عَلَيْهَا إَلَى وَصِيَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُا الَّتِي عَلَيْهَا خَاتَمُهُ ﴾ فَلْيَقْرَأْ قَوْلَهُ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلُ تَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ أَوْلُ لَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ أَفَا لَكُ عَلَيْكُمْ أَوْلُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ عَلَيْكُمْ مَسْتَقِيمًا فَاتَيْعُوهُ ﴾ الآية ».

- الصِّراط يُضاف إلى:
- ١. الله؛ لأنَّه مُوصلٌ إليه، ولأنَّه هو الَّذي وضعه لعباده.
- المنجي واحدٌ لا يتعدّد، والسّبيل المُنجي واحدٌ لا يتعدّد، والبقيّة إنّما هي متفرّقةٌ.

### تضمُّنت هذه الآيات عشر وصايا:

### الآية الأولى (٥ وصايا):

[١] توحيد الله تعالى.

[٢] الإحسان بالوالدين.

[٣] لا نقتل أولادنا.

[٤] لا نقرب الفواحش.

[٥] لا نقتل المعصوم إلَّا بالحق.

### الآية الثَّانية (٤ وصايا):

[٦] لا نقرب مال اليتيم -وهو من مات أبوه ولم يبلغ- إلَّا بـالَّتي هـي أحسـن. [٧] أن نعدل إذا قلنا.

[٨] أن نوفِّي الكيل والميزان بالقسط.

[٩] أن نوفِّي بعهد الله تعالىٰ.

الآية الثَّالثة (وصيَّةٌ واحدة): [١٠] ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى ﴾، في الحديث أنَّ الرَّسول وَيَسَالُ خطَّ مستقيمًا فقال: (هَذَا سَبِيلُ اللهِ» ثمَّ خطَّ خطوطًا عن يمينه وشماله فقال: (هَذِهِ السَّبُلُ، وَعَلَىٰ كُلِّ سَبِيلِ شَيْطَانُ يَدْعُو إِلَيْهِ»، ثمَّ قرأ الآية.

### بعض الفوائد المهمّة:

### النفس الَّتي حرَّم اللَّه (المعصومة)

[١] المسلم.

[٢] الذِّمِّيّ (يقيم في دولة الإسلام).

[٣] المُعاهَد (بيننا وبينهم عهدٌ).

[٤] المُستَأمِن (من نعطيه الأمان).

# ﴿إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ ما أثبته الشَّرع:

[١] النَّفس بالنَّفس.

[٢] الثَّيِّب الزَّاني.

[٣] التَّارك لدينه المُفارق للجماعة.

﴿ غَنُ نَرُزُقُكُمُ وَإِيَّاهُمْ ﴾ بدأ برزق الوالدين لأنَّ الفقر حاصلُ لهما، وفي سورة الاسراء ﴿ غَنُ نَرَزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ﴾ بدأ برزق الأولاد قبل رزق الوالدين فهما غنبًان لكن يخشيان الفقر.

بلوغ الأشدِّ الَّذي يكون به التَّكليف: [١] تمام خمس عشرة سنةً.

[٢] أو إنبات العانة. [٣] أو الإنزال.

وتزيد المرأة بالحيض.

الوصيَّة: بمعنىٰ العهد، ولا يكون العهد وصيَّةً إلَّا إذا كان في أمرٍ هامٍّ.

# لماذا قال ابن مسعود تَوَيْكُ هذه الآية وصيَّته عَيْكُ وهو عَيْكُ لم يوص؟

[٢] لأنَّها وصيَّة الله ﴿ ذَالِكُمْ وَصَّـٰكُمُ وَصَّـٰكُمُ بِدِ ـ ﴾، والنَّبيُّ ﷺ مُبلِّغٌ عن الله.

[١] لأنَّه يرى أنَّ هذه الآيات قد شملت الدِّين كلَّه، وهي آياتٌ عظيمةٌ.

### الدُّليل السَّابع،

وَعَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ تَعَالَىٰ قَالَ: كُنْتُ رَدِيفَ النّبِيِّ عَلَىٰ حِمَارٍ، فَقَالَ لِي: «يَا مُعَاذُ أَتَدْرِي مَا حَقَّ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِل

- «أَتَدْرِي»: السُّؤال للتَّشويق وليكون أشدَّ حضورًا لقلبه، وهذا من حسن التَّعليم.
- «حَقَّ الْعِبَادِ عَلَىٰ اللهِ»: العباد لم يوجبوا شيئًا، بل أوجبه الله علىٰ نفسه فضلًا منه.
  - ◄ ﴿أُبَشِّـرُ»: البشارة: هي الإخبار بما يَسُرُّ، وقد تُستعمل في الإخبار بما يضرُّ.
    - «لا تُبَشِّرْهُمْ»: أي لا تخبرهم.
    - وفي الحديث فضيلة التّوحيد، وأنّه مانعٌ من عذاب الله.
- وفيه أنَّ الله لا يُعذِّب من لا يُشرك به شيئًا، وأنَّ المعاصي تكون مغفورةً بتحقيق التَّوحيد، ونهى ﷺ عن إخبارهم؛ لئلَّا يعتمدوا على هذه البُشرى دون تحقيق مُقتضاها؛ لأنَّ تحقيق التَّوحيد يستلزم اجتناب المعاصي؛ لأنَّ المعاصي صادرةً عن الهوى، وهذا نوعٌ من الشِّرك.

### فیه مسائل:

(هذه المسائل ليست من كتاب التَّوحيد، وضعها المؤلِّف كالشَّرح لكتابه، وهو أفضل من يشرحه؛ لأنَّه أعلم بمقصوده، فينبغي العناية بها)

الْأُولَىٰ: الْحِكْمَةُ فِي خَلْقِ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ (التَّوحيد لا أن يتمتَّعوا بالمآكل والمناكح). الثَّانِيَةُ: أَنَّ الْعِبَادَةَ هِيَ التَّوْحِيدُ؛ لِأَنَّ الْخُصُومَةَ فِيهِ (أي بين النَّبِيِّ ﷺ وقريش، فكلُّ عبادةٍ لا تُبنىٰ علىٰ التَّوحيد فهي باطلةٌ).

الثَّالِثَةُ: أَنَّ مَنْ لَمْ يَأْتِ بِهِ لَمْ يَعْبُدِ اللهَ فَفِيهِ مَعْنَىٰ قَوْلِهِ: ﴿ وَلَآ أَنتُمْ عَكِيدُونَ مَاۤ أَعَبُدُ ﴾. الرَّابِعَة: الْحِكْمَةُ فِي إِرْسَالِ الرُّسُلِ (عبادة الله وحده، واجتناب عبادة الطَّاغوت). الْخَامِسَةُ: أَنَّ الرِّسَالَةَ عَمَّتْ كُلَّ أُمَّةٍ (أَي: طائفةٍ).

السَّادِسَةُ: أَنَّ دِينَ الْأُنْبِيَاءِ وَاحِدٌ (أصل الدِّين واحدٌ، والشِّرعة العمليَّة تختلف باختلاف الأمم والأماكن والأزمنة).

السَّابِعَةُ: الْمَسْأَلَةُ الْكَبِيرَةُ أَنَّ عِبَادَةَ اللهِ لَا تَحْصُلُ إِلَّا بِالْكُفْرِ بِالطَّاغُوتِ فَفِيهِ مَعْنَىٰ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿فَمَن يَكَفُرُ بِالطَّاغُوتِ ﴾ الْآيَةَ (وجعلها كبيرةً؛ لأنَّ كثيرًا يجهلها، ولا يجوز إطلاق الشِّرك أو الكُفر أو اللَّعن على من فعل شيئًا من ذلك؛ لأنَّ الحُكم بذلك في هذه وغيرها له أسبابٌ وله مَوانعُ).

الثَّامِنَةُ: أَنَّ الطَّاغُوتَ عَامٌّ فِي كُلِّ مَا عُبِدَ مِنْ دُونِ اللهِ.

التَّاسِعَةُ: عِظَمُ شَأْنِ الثَّلَاثِ آيَاتٍ الْمُحَكَمَاتِ فِي سُورَةِ الْأَنْعَامِ عِنْدَ السَّلَفِ، وَفِيهَا عَشُرُ مَسَائِلُ أَوَّلُهَا النَّهْ يُ عَنْ الشِّرْكِ.

الْعَاشِرَةُ: الْآيَاتُ الْمُحْكَمَاتُ فِي سُورَةِ الْإِسْرَاءِ وَفِيهَا ثَمَانِي عَشْرَةَ مَسْأَلَةً، بَدَأَهَا اللهُ بِقَوْلِهِ: ﴿ لَا يَعَمُلُ مَعَ ٱللّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا مَّغَذُولًا ﴿ اللهُ ﴿ وَخَتَمَهَا بِقَوْلِهِ: ﴿ وَلَا يَعَوْلِهِ: ﴿ وَلَا يَعَمُلُ مَعَ ٱللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَنُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمَ مَلُومًا مَّذَحُورًا ﴿ اللهُ ﴾ وَنَبَّهَنَا اللهُ سُبْحَانَهُ عَلَىٰ عِظَمِ عَظَمِ مَعَ اللهُ اللهُ سُبْحَانَهُ عَلَىٰ عِظَمِ شَأْنِ هَذِهِ الْمَسَائِل بِقَوْلِهِ: ﴿ وَالِكَ مِمَّا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ ﴾.

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: آيَةُ شُورَةِ النِّسَاءِ الَّتِي تُسَمَّىٰ آيَةَ الْحُقُوقِ الْعَشْرَةِ بَدَأَهَا اللهُ تَعَالَىٰ بِقَوْلِهِ: ﴿ وَٱعۡبُدُوا ٱللهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ عَشَيْعاً ﴾ (فأحقُّ الحقوق حقُّ الله تعالىٰ).

اَلْثَانِيَةَ عَشْرَةَ: التَّنْبِيهُ عَلَىٰ وَصِيَّةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ عِنْدَ مَوْتِهِ (ولكنَّه لم يوص بها حقيقةً، بل أشار إلىٰ أنَّنا إذا تمسَّكنا بكتاب الله؛ فلن نضلَّ بعده).

الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: مَعْرِفَةُ حَقِّ اللهِ عَلَيْنَا (بأن نعبده ولا نُشرك به شيئًا).

### الشّيخ هيثم بن محمّد سرحان

الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: مَعْرِفَةُ حَقِّ الْعِبَادِ عَلَيْهِ إِذَا أَدَّوْا حَقَّهُ (حقَّ تفضُّل).

الْخَامِسَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ هَذِهِ الْمَسْأَلَةَ لَا يَعْرِفُهَا أَكْثَرُ الصَّحَابَةِ (وذلَك أَنَّ مُعاذًا أخبر بها خروجًا من إثم الكتمان عند موته بعد أن مات كثيرٌ من الصَّحابة، وكان ﷺ يخشىٰ أن يتكلوا، ولم يُرد ﷺ كتمها مُطلقًا؛ لأنَّه لو أراد ذلك لم يُخبر بها مُعاذًا ولا غيرَه).

السَّادِسَةَ عَشْرَةَ: جَوَازُ كِتْمَانِ الْعِلْم لِلْمَصْلَحَةِ (هذه ليست على إطلاقها).

السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: اسْتِحْبَابُ بِشَارَةِ الْمُسْلِم بِمَا يَسُرُّهُ (وهذه من أحسن الفوائد).

الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: الْخَوْفُ مِنْ اللاِّتَّكَالِ عَلَىٰ سَعَةِ رَحْمَةِ اللهِ (وكذلك القُنوط).

التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: قَوْلُ الْمَسْتُولِ عَمَّا لَا يَعْلَمُ «اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ» (تُقال في حياة النَّبِيِّ عَيَّا وَفِي الأمور الشَّرعيَّة الَّتي علمها عَيَّا إِنَّ .

الْعِشْرُونَ: جَوَازُ تَخْصِيصِ بَعْضِ النَّاسِ بِالْعِلْم دُونَ بَعْضِ.

الْحَادِيَةُ وَالْعِشْرُونَ: تَوَاضُعُهُ عَيَالَةً لِرُكُوبِ الْحِمَارِ مَعَ الْإِرْدَافِ عَلَيْهِ.

الثَّانِيَةُ وَالْعِشْرُونَ: جَوَازُ الْإِرْدَافِ عَلَىٰ الدَّابَّةِ (بشرط ألَّا يشُقَّ عليها).

الثَّالِثَةُ وَالْعِشْرُونَ: عِظَمُ شَأْنِ هَذِهِ الْمَسْأَلَةِ.

الرَّابِعَةُ وَالْعِشْرُونَ: فَضِيلَةُ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ.

# [٢] بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

جاء به المُصنِّف للتَّشويق، خلافًا لما يوقعه الشَّيطان في النُّفوس، ولا يلزم من ثبوت الفضل للشَّيء كونه غير واجبٍ، بل الفضل من نتائجه وآثاره، كصلاة الجماعة.

### الدَّليل الأوَّل:

وَقَدُوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓاْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَتِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمِ مَهُ عَدُونَ ﴾.

- ﴿ وَلَدَ يَلْبِسُوا ﴾: لم يخلطوا. ﴿ يِظُلْمٍ ﴾: الظُّلم هنا ما يقابل الإيمان، وهو الشِّرك.
- ﴿ مُنْهَ مَدُونَ ﴾ في: [١] الدُّنيا: إلىٰ شرع الله بالعلم والعمل، [٢] الآخرة: إلىٰ الجنَّة.
  - من فضائل التّوحيد استقرار الأمن في الدُّنيا والآخرة.

### الدَّليل الثَّاني والثَّالث:

[7] وَعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ شَهِدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَحَدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَأَنَّ عِيسَىٰ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَىٰ مَرْيَمَ، وَرُوحٌ مِنْهُ، وَالْجَنَّةَ حَتُّ، وَالنَّارَ حَتُّ، أَدْخَلَهُ اللهُ الْجَنَّةَ عَلَىٰ مَا كَانَ مِنَ الْعَمَل»، أَخْرَجَاهُ.

[٣] وَلَهُمَا فِي حَدِيثِ عِتْبَانَ: «فَإِنَّ اللهَ حَرَّمَ عَلَىٰ النَّارِ مَنْ قَالَ: (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ)؛ يَبْتَغِي بذَلِكَ وَجُهَ الله».

- «شَهِدَ»: الشَّهادة: الاعتراف باللِّسان، والاعتقاد بالقلب، والتَّصديق بالجوارح.
  - «أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»: لا معبود على وجه يستحقُّ أن يُعبد إلَّا الله.
  - «وَحْدَهُ» توكيدٌ للإثبات، «لا شَريكَ لَهُ» توكيدٌ للنَّفي في كلِّ ما يختصُّ به.

### الشّيخ هيثم بن محمّد سرحان

- «وَأَنَّ مُحَمَّدًا»: بن عبدالله بن عبدالمطَّلب القرشيّ الهاشميّ خاتم النّبيّين.
  - «عَبْدُهُ»: أي: [١] ليس شريكًا مع الله، [١] أعبد الخلق.
- «وَرَسُولُهُ»: أي: المبعوث بما أُوحي إليه، فليس كاذبًا على الله، وينقض تحقيق هذه الشَّهادة: [١] فعل المعاصى، [٢] الابتداع في الدِّين ما ليس منه.
- المعاصي بالمعنى العام يمكن أن نعتبرها من الشّرك، وبالمعنى الخاصّ تنقسم إلى: [١] شركٍ أكبر. [٢] شركٍ أصغر. [٣] معصيةٍ كبيرةٍ.
- «عِيسَىٰ عَبْدُ اللهِ»: ردُّ على النَّصارىٰ، «وَرَسُولُهُ» ردُّ على اليهود، نؤمن برسالته ولا يلزمنا اتِّباعه إذا خالفت شريعته شريعتنا، وشريعة من قبلنا لها حالاتُ:
  - ١. أن تكون مخالفةً لشريعتنا؛ فالعمل على شرعنا.
  - ٢. أن تكون موافقةً لشريعتنا؛ فنحن متَّبعون لشريعتنا.
    - ٣. أن يكون مَسكوتًا عنها في شريعتنا، فهي شرعٌ لنا.
      - انقسم النَّاس في عيسى إليَّ إلى طرفين ووسط:
  - ١. جفاةٌ: كاليهود كذَّبوه وطعنوا فيه وفي أمِّه، وأنكروا نبوَّته، وحكموا بقتله.
    - غلاةٌ: كالنَّصارئ قالوا إنَّه ابن الله، وثالث ثلاثةٍ، وجعلوه إلهًا.
- ٣. وسطّ: نشهد أنّه عبد الله ورسوله، وأمُّه صدِّيقةٌ، وأنّها عذراء أحصنت فرجها، وأنّ مثله عند الله كمثل آدم، خلقه من تراب ثمّ قال له كن فيكون.
  - «كَلِمَتُهُ»: لأنَّه خُلق بالكلمة، وليس عيسىٰ كلمة الله، فالكلام صفةٌ لله.
  - «رُوحٌ مِنْهُ»: خلقٌ من مخلوقاته أُضيفت إليه تعالى للتَّشريف والتَّكريم.
    - « أَدْخَلَهُ اللهُ الْجَنَّةَ » إدخال الجنَّة على قسمين:
    - ١. إدخالٌ كاملٌ لم يُسبَق بعذابٍ لمن أتمَّ العمل.
    - ٢. إدخالٌ ناقصٌ مسبوقٌ بعذاب لمن نقص العمل.
    - «قَالَ: (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ)»: بشرط الإخلاص بدليل «يَبْتَغِي بذَلِكَ وَجْهَ الله».
      - في هذا الحديث ردُّ على طائفتين:
  - المرجئة: الَّذين يكتفون بقول «لا إله إلَّا الله» دون العمل والإخلاص.
    - ٢. الخوارج: الَّذين يقولون بأنَّ صاحب الكبيرة كافرٌ مُخلَّدٌ في النَّار.

### ما أضافه الله تعالى إلى نفسه:

إضافة أعيان قائمة بنفسها والمتصل بهذه الأعيان مُخلُوقٌ ﴿نَاقَةَ اللهِ ﴾، هذا من باب إضافة المخلوق إلىٰ خالقه، فكلُّ عينٍ قائمةٍ بذاتها مُنفصلة عن الله مخلوقةٌ.

إضافة أوصاف غير مُضافة الى عين مَخلوقة ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾، هذا من باب إضافة الصِّفة إلىٰ الموصوف.

إضافةٌ عامَّةٌ: قال تعالىٰ: ﴿إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةٌ ﴾.

إضافة تشريف: قال تعالى: ﴿ وَرُوحُ مِّنَّهُ ﴾.

# الدُّليل الرَّابع:

وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ نَوَالْنَهُ، عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «قَالَ مُوسَىٰ عَلَيْهِ: يَا رَبِّ عَلَمْنِي شَيْئًا أَذْكُرُكَ وَأَدْعُوكَ بِهِ، قَالَ: قُلْ يَا مُوسَىٰ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، قَالَ: كُلُّ عِبَادِكَ يَقُولُونَ هٰذا؟ قَالَ: يَا مُوسَىٰ؛ لَوْ أَنَّ السَّمْوَاتِ السَّبْعَ وَعَامِرَهُنَّ - غَيْرِي - وَالْأَرْضِينَ يَقُولُونَ هٰذا؟ قَالَ: يَا مُوسَىٰ؛ لَوْ أَنَّ السَّمْوَاتِ السَّبْعَ وَعَامِرَهُنَّ - غَيْرِي - وَالْأَرْضِينَ السَّبْعَ فِي كِفَّةٍ، وَ(لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ) فِي كِفَّةٍ، مَالَتْ بِهِنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ اللهُ عَلَيْ كَاللهُ وَالْمَالُونَ عَلَيْهِ وَعَامِرَهُ وَصَحَحَهُ.

### الدُّليل الخامس:

وَلِلتِّرْمِذِيِّ - وَحَسَّنَهُ - عَنْ أَنَسٍ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: يَا ابْنَ آدَمَ، إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الأَرْضِ خَطَايَا، ثُمَّ لَقِيتَنِي لَا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا، لِأَتَيْتُكَ بِقِصُرَابِهَا مَغْفِرَةً».

- ( لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ »: هذه الجملة ذكرٌ مُتضمِّنٌ للدُّعاء؛ لأنَّ الذَّاكر يريد رضا الله عنه،
   لكن من أتىٰ بمفتاح لا أسنان له لا يُفتح له، وشروطها هي الأسنان.
- «بِقِــُرَابِهَا مَغْفِرَةً»: حسنة التَّوحيد عظيمة تكفِّر الخطايا الكبيرة إذا لقي الله وهو لا يشرك به شيئًا، والمغفرة ستر الذَّنب والتَّجاوُز عنه.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: سَعَةُ فَضْلِ اللهِ. النَّانِيَةُ: كَثْرَةُ ثَوَابِ التَّوْحِيدِ عِنْدَ اللهِ.

الثَّالِثَةُ: تَكْفِيرُهُ مَعَ ذَلِكَ لِلذُّنُوبِ.

الرَّابِعَةُ: تَفْسِيرُ الْآيَةِ الَّتِي فِي سُورَةِ الْأَنْعَامِ ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾. النَّخامِسَةُ: تَأَمَّلُ الْخَمْسَ اللَّوَاتِي فِي حَدِيثِ عُبَادَةَ.

السَّادِسَةُ: أَنَّكَ إِذَا جَمَعْتَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ حَدِيثِ عِتْبَانَ وَمَا بَعْدَهُ تَبَيَّنَ لَكَ مَعْنَىٰ قَوْلِ «لَا اللهُ» وَتَبَيَّنَ لَكَ خَطَأً الْمَغْرُورِينَ (لأنَّه لابدَّ أن يبتغي بها وجه الله، وإذا كانت كذلك فلا بدَّ أن تحمل المرء علىٰ العمل الصَّالح).

السَّابِعَةُ: التَّنْبِيهُ لِلشَّرْطِ الَّذِي فِي حَدِيثِ عِتْبَانَ (ولا يكفي مُجرَّد القول).

الثَّامِنَةُ: كَوْنُ الْأَنْبِيَاءِ يَحْتَاجُونَ لِلتَّنْبِيهِ عَلَىٰ فَضْل «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» (فغيرهم أولى).

التَّاسِعَةُ: التَّنْبِيهُ لَرُجْحَانِهَا بِجَمِيعِ الْمَخْلُوقَاتِ، مَعَ أَنَّ كَثِيرًا مِمَّنْ يَقُولُهَا يَخِفُّ

مِيزَانُهُ (فالبلاء من القائل لا من القَول، لاختلال شرطٍ أو وجود مانع).

الْعَاشِرَةُ: النَّصُّ عَلَىٰ أَنَّ الْأَرْضِينَ سَبْعٌ كَالسَّمَوَاتِ (المثليَّة في العدد).

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ لَهُنَّ عُمَّارًا (أي السَّموات، وعُمَّارُهنَّ الملائكة).

الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: إِثْبَاتُ الصَّفَاتِ، خِلَافًا لِلْأَشْعَرِيَّةِ (والمُعطَّلة، ففيه إثبات الوجه لله).

الثَّالِثَةُ عَشْرَةَ: أَنَّكَ إِذَا عَرَفْتَ حَدِيثَ أَنَسٍ، عَرَفْتَ أَنَّ قَوْلَهُ فِي حَدِيثِ عِتْبَانَ: «فَإِنَّ اللهُ عَرَفْتَ أَنَّ قَوْلَهُ فِي حَدِيثِ عِتْبَانَ: «فَإِنَّ اللهُ عَرَفْتَ أَنَّ تَوْكَ الشِّرْكِ، لَيْسَ اللهَ حَرَّمَ عَلَىٰ النَّارِ مَنْ قَالَ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ يَبْتَغِي بِذَلِكَ وَجْهَ اللهِ اللهِ أَنَّ تَرْكَ الشِّرْكِ، لَيْسَ قَوْلًا بِاللِّسَانِ.

الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: تَأَمَّل الْجَمْعَ بَيْنَ كَوْنِ عِيسَىٰ وَمُحَمَّدٍ عَبْدَيِ الله وَرَسُولَيْهِ.

الْخَامِسَةَ عَشْرَةَ: مَغْرِفَةُ اخْتِصَاصِ عِيسَىٰ بِكَوْنِهِ كَلِمَةَ اللهِ (وأنَّه خُلق بلا أبِ).

السَّادِسَةَ عَشْرَةَ: مَعْرِفَةُ كَوْنِهِ رُوحًا مِنْهُ (من جملة الأرواح المخلوقة).

السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: مَعْرِفَةُ فَضْلُ الْإِيمَانِ بِالْجَنَّةِ وَالنَّارِ (وأنَّه من أسباب دخول الجنَّة).

الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: مَعْرِفَةُ قَوْلِهِ: ﴿ عَلَىٰ مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ ».

التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: مَعْرِفَةُ أَنَّ الْمِيزَانَ لَهُ كِفَّتَانِ.

الْعِشْرُونَ: مَعْرِفَةُ ذِكْرِ الْوَجْهِ (وهو صفةٌ من صفات الله).

# [٣] بَابٌ مَنْ حَقَّقَ التَّوْحيدَ دَخَلَ الْجَنَّةَ بِغَيْرٍ حِسَابٍ

جاء بهذا الباب حتَّىٰ نحقِّق التَّوحيد الَّذي وجب علينا وتشوَّقنا إليه، وتحقيقه تخليصه من الشِّرك والبدع والمعاصى، ويكون بالعلم والاعتقاد والانقياد.

وتحقيق التَّوحيد عند المُؤلِّف رَخِيًاللَّهُ يكون بقراءة الباب تفصيلًا، وإجمالًا يكون بـ:

[١] الاقتداء بنبيِّ الله إبراهيم بالنَّهِ. [٧] الاقتداء بسادات الأولياء (الصَّحابة).

[٣] البقاء على التَّوحيد ولو كنت وحدك.[٤] التَّوكُّل وترك الرُّقية والاكتواء والتَّطيُّر.

### الدُّليل الأوَّل:

# وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أَمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾.

في هذه الآية ثناءٌ على سيِّدنا إبراهيم ﷺ، فوجب علينا محبَّته والاقتداء به، فلنا أيضًا من الثَّناء بقدر ما اقتدينا به؛ وهذا لأنَّه حقَّق التَّوحيد بأمور ستَّةٍ ذُكرت في الآية:

- ١. ﴿ أُمَّةً ﴾: إمامًا يُقتدى به، في أعماله وأفعاله وجهاده، مع الاعتماد على الله.
- ٢. ﴿ قَانِتًا ﴾: دائمَ الطَّاعة، مَّستمرًّا فيها علىٰ كلِّ حالٍ، فهو مُطيعٌ ثابتٌ مُديمٌ.
  - ٣. ﴿ لِللَّهِ ﴾: دلَّ على الإخلاص.
- ٤. ﴿ حَنِفًا ﴾: مُقبلًا إلى الله مدبرًا عن الشِّرك، مجانبًا لكلِّ ما يخالف الطَّاعة.
- ٥. ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾: البراءة من الشِّرك وأهله (بالقلب واللِّسان والجوارح).
  - ٦. ﴿ شَاكِرًا لِلْأَنْعُمِةِ ﴾: لأنَّ النِّعمة ابتلاءٌ وتحتاج إلى شكر.

### فوائد:

- ١. أبو إبراهيم ﷺ آزر مات على الكفر، ﴿ فَلَمَّا لَبَيَّنَ لَهُۥٓ أَنَّهُۥ عَدُقٌّ لِلَّهِ تَابَرَّأُ مِنْهُ ﴾.
  - ٢. أبوا نوح ﷺ كانا مؤمنين، ﴿ زَبِّ ٱغْفِرُ لِي وَلِوَٰلِدَيُّ ﴾.
- ٣. قال الإمام أحمد: ثلاثة ليس لها أصلٌ: المغازي، والملاحم، والتَّفسير؛ فالغالب أنَّها تُذكر بدون إسناد، فلا أحد يعلم عن الأمم السَّابقة شيئًا إلَّا عن طريق الوحي من كلام الله تعالى وسنَّة نبيِّه ﷺ.

# الدُّليل الثَّاني:

وَقَالَ: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم برَبِّهُ لَا يُشْرِكُونَ ﴾.

• ﴿ لَا بُثُمِرُ وُنِ ﴾: الشِّرك بالمعنى الأعمِّ؛ إذ تحقيق التَّوحيد لا يكون إلَّا باجتناب الشِّرك بالمعنى الأعمِّ، ولكن ليس معنى هذا ألَّا تقع منهم المعاصي؛ لأنَّ كلَّ بني آدم خطاًءٌ، وليس بمعصوم، ولكن إذا عَصوا؛ فإنَّهم يتوبون ولا يستمرُّون.

### الدَّليل الثَّالث:

وَعَنْ حُصَيْنِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰن قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ سَعِيدِ بْنِ جُبِيْرٍ، فَقَالَ: أَيُّكُمْ رَأَىٰ الْكُوْكَبَ الَّذِي انْقَضَّ الْبَارِحَة؟ فَقُلْتُ: أَنَا، ثُمَّ قُلْتُ: أَمَا إِنِّي لَمْ أَكُنْ فِي صَلاَةٍ؟ وَلَكِنِّي لُدِغْتُ، قَالَ: فَمَا صَنَعْتَ؟ قُلْتُ: ارْتَقَيْتُ، قَالَ: فَمَا حَمَلَكَ عَلَىٰ ذَلِك؟ قُلْتُ: حَدِيثٌ حَدَّثَنَاهُ الشَّعْبِيُّ، قَالَ: وَمَا حَدَّثَكُمْ ؟ قُلْتُ: حَدَّثَنَا عَنْ بُرِيْدَةَ بْنِ الْحُصَيْب؛ أَنَّهُ عَلَىٰ الشَّعْبِيُّ، قَالَ: وَمَا حَدَّثَكُمْ ؟ قُلْتُ: حَدَّثَنَا عَنْ بُرِيْدَةَ بْنِ الْحُصَيْب؛ أَنَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَبَى اللَّهُ عَبْ وَلَكِنْ وَلَكَ عَلَىٰ النَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ ا

• «انْقَضَّ»: سقط ، «ارْتَقَيْتُ»: طلبت الرُّقية، «عَيْن»: نظرة حاسدٍ.

- «فَمَا حَمَلَكَ عَلَىٰ ذَلِكَ؟»: فيه جواز طلب الحجَّة أو الدَّليل؛ لكن بأدب.
- (لَا رُقْيَةَ إِلَّا مِنْ عَيْنِ أَوْ حُمَةٍ): أي: لا علاج ولا دواء أنفع في الحسد ولدغة
   ذوات السُّموم من الرُّقية الشَّرعيَّة بشروطها، مع ثبوت الرُّقية في غيرهما.
  - «حُمَةٍ»: هي لدغة كلِّ ذات سمٍّ، أمَّا الحمَّة فهي ارتفاع حرارة الجسم.
    - «الرَّهْطُ»: من الثَّلاثة إلى التِّسعة.
    - «لا يَسْتَرْقُونَ»: لا يطلبون من أحدٍ أن يقرأ عليهم، لما يلي:

[١] قوَّة اعتمادهم على الله. [٢] عزَّة نفوسهم عن التَّذلُّل لغير الله.

[٣] ما في ذلك من التَّعلُّق بغير الله.

- رواية «لا يَرْقُونَ» خطأٌ كما قال شيخ الإسلام؛ لأنَّه ﷺ كان يرقي، ورقاه جبريل وعائشة، وكذلك الصّحابة كانوا يرقون.
  - أقسام النّاس في طلب الرُّقية:

[١] أن يطلب من يرقيه، وهذا قد فاته الكمال (يخرج من السَّبعين ألفًا).

[7] أن لا يمنع من يرقيه، وهذا لم يفته الكمال؛ لأنَّه لم يسترق ولم يطلب.

[٣] أن يمنع من يرقيه، وهذا خلاف السُّنَّة؛ لأنَّه ﷺ لم يمنع عائشة أن ترقيه.

- «وَلا يَكْتُوُونَ»: لا يطلبون من أحدٍ غيرهم أن يكويهم.
- «وَلا يَتَطَيَّرُونَ»: التَّطيُّر هو التَّشاؤم بمرئيِّ أو مسموعٍ أو معلومٍ مكانًا وزمانًا، وحكمه أنَّه: شركُ أصغر.
- ما عدا هذه الثَّلاثة لا يمنع من دخول الجنَّة بلا حسابٍ ولا عـذابٍ؛ للنُّصـوص الواردة بالأمر بالتَّداوي والثَّناء علىٰ بعض الأدوية كالعسل والحبَّة السَّوداء.

### أنواع الأمَّة:

أمَّة الدَّعوة: تشمل من استجاب لله والرَّسول ﷺ ومن لم يستجب (الكفَّار).

أمَّة الإجابة: الَّذين استجابوا لله تعالى وللرَّسول ﷺ.

### المسائل:

الْأُولَىٰ: مَعْرِفَةُ مَرَاتِبِ النَّاسِ فِي التَّوْحِيدِ.

الثَّانِيَةُ: مَا مَعْنَىٰ تَحْقِيقِهِ؟ (تخليصه من الشِّرك والبدع والمعاصى).

الثَّالِثَةُ: ثَنَاؤُهُ سُبْحَانَهُ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ بِكَوْنِهِ لَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ.

الرَّابِعَةُ: ثَنَاؤُهُ عَلَىٰ سَادَاتِ الْأَوْلِيَاءِ بِسَلَامَتِهِمْ مِنْ الشِّرْكِ.

الْخَامِسَةُ: كَوْنُ تَرْكِ الرُّقْيَةِ وَالْكَيِّ مِنْ تَحْقِيقِ التَّوْحِيدِ (الاسترقاء والاكتواء).

السَّادِسَةُ: كَوْنُ الْجَامِعِ لِتِلْكَ الْخِصَالِ هُوَ التَّوَكُّلَ (حيثِ تركها لقوَّة التَّوكُّل).

السَّابِعَةُ: عُمْقُ عِلْمِ الصَّحَابَةِ بِمَعْرِفَتِهِمْ أَنَّهُمْ لَمْ يَنَالُوا ذَلِكَ إِلَّا بِعَمَل (خالصٍ).

الثَّامِنَةُ: حِرْصُهُمْ عَلَىٰ الْخَيْرِ (لأنَّهم يريدون أن يصلوا إلىٰ نتيجَةٍ ليقُوموا بها).

التَّاسِعَةُ: فَضِيلَةُ هَذِهِ الْأُمَّةِ بِالْكَمِّيَّةِ (العدد) وَالْكَيْفِيَّةِ (العمل).

الْعَاشِرَةُ: فَضِيلَةُ أَصْحَابِ (أَتباع) مُوسَىٰ.

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: عَرْضُ الْأُمَمُ عَلَيْهِ ﷺ ([١] تسليةٌ له، [٢] بيان فضيلته وشرفه).

الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ كُلَّ أُمَّةٍ تُحْشَرُ وَحْدَهَا مَعَ نَبِيِّهَا.

الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: قِلَّةُ مَن اِسْتَجَابَ لِلْأَنْبِيَاءِ.

الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ مَنْ لَمْ يُجِبْهُ أَحَدٌ يَأْتِي وَحْدَهُ.

الْخَامِسَةَ عَشْرَةَ: ثَمَرَةُ هَذَا الْعِلْمِ، وَهُوَ [١] عَدَمُ الاغْتِرَارِ بِالْكَثْرَةِ (فنهلك معهم)، [٢] وَعَدَمُ اللَّغْتِرَارِ بِالْكَثْرَةِ (فنهلك معهم)، [٢] وَعَدَمُ النُّهْدِ فِي الْقِلَّةِ (فقد تكون القلَّة خيرًا من الكثرة).

السَّادِسَةَ عَشْرَةً: الرُّخْصَةُ فِي الرُّقْيةِ (الشَّرعيَّة) مِنَ الْعَيْنِ وَالْحُمَةِ (وغيرهما).

السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: عُمْقُ عِلْمِ السَّلَفِ; لِقَوْلِهِ: ( قَدْ أَحْسَنَ مَنِ اِنْتَهَىٰ إِلَىٰ مَا سَمِعَ، وَلَكِنْ كَذَا وَكَذَا )؛ فَعُلِمَ أَنَّ الْحَدِيثَ الْأَوَّلَ لَا يُخَالِفُ الثَّانِي.

الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: بُعْدُ السَّلَفِ عَنْ مَدْحِ الْإِنْسَانِ بِمَا لَيْسَ فِيهِ.

التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: قَوْلُهُ: (أَنْتَ مِنْهُمْ ) عَلَمٌ مِنْ أَعْلَام النُّبُوَّةِ.

الْعِشْرُونَ: فَضِيلَةُ عُكَّاشَةَ (بكونه ممَّن يدخلون الَّجنَّة بغير حسابِ ولا عذابِ).

الْحَادِيَةُ وَالْعِشْرُونَ: اِسْتِعْمَالُ الْمَعَارِيضِ ([١] إمَّا لكونه منافقًا، [٢] وإمَّا خوفًا من انفتاح الباب؛ فيسأل هذه المرتبة من ليس من أهلها).

الثَّانِيَةُ وَالْعِشْرُونَ: حُسْنُ خُلُقِهِ عَيَالِيَّةٍ.

# [٤] بَابُ الْخُوْف منَ الشِّرْك

### لماذا جاء المصنِّف بهذا الباب بعد تحقيق التَّوحيد؟

لأنَّ الإنسان يرى أنَّه قد حقَّ التَّوحيد وهو لم يحقِّقه، فلا يغترَّ بنفسه.

لأنَّ كلَّ بابٍ بعد تحقيق التَّوحيد هو من تحقيق التَّوحيد، فمن تحقيق التَّوحيد الخوف من الشِّرك، ومن تحقيقه الدَّعوة إليه وهكذا إلىٰ نهاية الكتاب.

# الدُّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾. [١] وَقَالَ الْخَلِيلُ لِلْآَنِيِّلِيْ: ﴿ وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ ﴾.

### كيف نخاف من الشّرك؟

البراءة من الشِّرك وأهله، والبعد عنهم لئلَّا يصير منهم. الدُّعاء والاستعانة بالله تعالميٰ.

دراسة الشِّرك ومعرفة أسبابه ودواعيه، وذلك لتجنُّه. تعلُّم التَّوحيد، والعمل به، والدَّعوة إليه، والصَّبر.

- الشّرك لا يغفره الله أبدًا؛ إذا مات عليه؛ لأنّه جناية على حقّ الله الخاصّ وهو التّوحيد، فمن مات على الشّرك الأكبر فهو خالدٌ خلودًا أبديًّا في النّار، ولو مات على الشّرك الأصغر فإنّه يُعذّب بقدر شركه ثمّ يدخل الجنّة، ولا يخلد في النّار لأنّه من أهل الإيمان.
- ﴿وَٱجۡنُـبۡنِي ﴾: اجعلني جانبًا واجعل عُبَّاد الأصنام في جانب آخـر، حتَّىٰ يبتعـد ا

### الشّيخ هيثم بن محمّد سرحان

- ﴿ الْأَصْنَامَ ﴾: الصَّنم هو ما جُعل على صورة إنسانٍ أو غيره يُعبد من دون الله، أمَّا الوثن؛ فهو ما عُبد من دون الله على أيِّ وجه كان، فالوثن أعمُّ من الصَّنم.
- إبراهيم ﷺ يخاف علىٰ نفسه، وهو خليل الرَّحمن وإمام الحنفاء؛ فما بالك بنا نحن إذن؟! فلا تأمن الشِّرك، ولا تأمن النِّفاق؛ إذ لا يأمن النِّفاق إلَّا مُنافقُ.

### الدُّليل الثَّالث إلى الخامس:

[٣] وَفِي الْحَدِيثِ: «أَخْوَفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ: الشِّرْكُ الأَصْغَرُ، فَسُئِلَ عَنْهُ؟ فَقَالَ: الرِّيَاءُ».

[٤] وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ نَتَوَاللَّنَهُ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكَةً قَالَ: «مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُو للهِ نِدًّا؛ <u>دَخَلَ</u> النَّارَ». رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

[٥] وَلِـمُسْلِم عَنْ جَابِرٍ نَعَالِثُهُ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «مَنْ لَقِيَ اللهَ لَا يُشْـرِكُ بِـهِ شَــيْئًا دَخَلَ النَّارَ».

- الرِّياء: أن يعبد الله ليراه أو يسمع به الناس فيمدحوه علىٰ كونه عابدًا، وليس يريد أن تكون العبادة للنَّاس؛ وإلَّا كان شركًا أكبر، وأمَّا إن أراد بعبادته أن يقتدي النَّاس به فيها فليس هذا رياءً، بل هذا من الدَّعوة إلىٰ الله، وعلاج الرياء يكون بـ:
  [۱] دراسة التَّوحيد؛ لأنَّه بدراسة التَّوحيد يُعظِّم الله ولا يبالى بأحدٍ في دين الله.
  - [٢] الدُّعاء. [٣] الحرص على أن تكون الأعمال سرًّا بين العبد وربِّه.
    - [٤] عدم ترك العمل بحجَّة اجتناب الوقوع في الرِّياء.
  - [٥] الإكثار من الأعمال الصَّالحة الَّتي تذكِّر الآخرة؛ كزيارة القبور بشروطها.

# لمَاذَا خَافَ عَلِيهِ عَلَى أُمَّتِهُ مِن الرِّياءِ أَشَدُّ مِن خُوفِهُ عَلِيهَا مِن المُسيحِ الدَّجَّالِ؟

لأَنَّ فتنة الدَّجَّال في زمنٍ مُحدَّدٍ (آخر الزَّمان)، أمَّا الرِّياء فيكون في كلِّ وقتٍ.

لأنَّ فتنة المسيح الدَّجَّال ظاهرةٌ، أمَّا فتنة الرِّياء فهي خفيَّةٌ.

### أقسام الربياء:

بعد الضراغ من العبادة: لا يؤثّر إلَّا إذا كان فيه عدوانٌ؛ كالمنِّ والآذي بعد الصَّدقة. طارئ: أصل العبادة لله لكن طرأ عليها.

في أصل العبادة: أي ما قام يتعبّد إلّا للرّياء فالعبادة باطلةٌ.

أن يسترسل معه: فهذا فيه تفصيل:

أن يدافعه: فهذا لا يضرُّه لأنَّه قام بالجهاد، وصحَّت عبادته.

إذا كان أوَّل العبادة منفصلًا عن آخرها كالزَّكاة: فالجزء الَّذي فيه الرِّياء فقط باطلٌ. إذا كان أوَّل العبادة متَّصلًا بآخرها كالصَّلاة: كالصَّلاة: فالعبادة كلُّها باطلةُ.

- «نِدًّا»: النِّدُّ هو الشَّبيه والمثيل والنَّظير.
- «دَخَلَ النَّارَ»: هذه عقوبة اتِّخاذ الأنداد لله تعالىٰ.
- «شَيْئًا» يعمُّ أيَّ شركٍ حتَّىٰ ولو أشرك مع الله أشرف الخلق، دخل النَّار.
- «وَمَنْ لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ النَّارِ»: إن كان الشِّرك أصغر فإنَّه لا يلزم من ذلك الخلود في النَّار، وإن كان أكبر فإنَّه يلزم منه الخلود في النَّار.
- الشِّرك أمره صعبٌ جدًّا ليس بالهيِّن، ولكن ييسِّر الله الإخلاص على العبد، وذلك بأن يجعل الله نصب عينيه، فيقصد بعمله وجه الله لا مدحَ النَّاس أو ذمَّهم أو ثناءهم عليه؛ فالنَّاس لا ينفعونه أبدًا.
- وكذلك أيضًا من المهمِّ أنَّ الإنسان لا يُفرِحه أن يقبل النَّاس قوله لأنَّه قوله، لكن يُفرِحه أن يقبل النَّاس قوله لأنَّه قوله، لكن يُفرِحه أن يقبل النَّاس قوله إذا رأى أنَّه الحتُّ، لا أنَّه قولُه، وكذلك العكس، فالإخلاص صعبٌ جدًّا، إلَّا أنَّ الإنسان إذا كان مُتَّجهًا إلى الله اتِّجاهًا صادقًا سليمًا على صراطٍ مستقيم؛ فإنَّ الله يعينه عليه، ويُيسِّره له.



### الدُّعاء ينقسم إلى قسمين:

دعاء عبادة: كمن صلَّىٰ وحجَّ وصام لغير الله فهو كافرٌ كفرًا أكبر.

### دعاء مسألة: وينقسم إلى قسمين:

### فيما يقدر عليه المخلوق،

يصحُّ هذا النَّوع من الدُّعاء بأربعة شروطٍ: أن يكون المدعوُّ حيًّا، حاضرًا، قادرًا، وأن يكون سبيًا.

### فيما لا يقدر عليه إلَّا الله:

وهذا صرفه لغير الله تعالىٰ شرك أكبر؛ كمن طلب الولد أو إنزال الغيث من عند غير الله تعالىٰ.

### الفرق بين الشُرك الأكبر والأصغر:

### الشِّرك الأصغر:

- غير مخرج من الملَّة.
- محبطٌ للعُّمل الخاصِّ.
- غير مُخلَّدٌ في النَّار خلودًا أبديًّا.
  - غير مبيح للدَّم والمال.
  - يأتي الدُّليل علىٰ أنَّه أصغر.
- أن يعتقد أنَّ ما لم يجعله الله تعالىٰ سببًا سببٌ.
- كلُّ ما كان وسيلةً إلىٰ الشِّرك الأكبر فهو شركٌ أصغر.
- كلُّ ما أطلق عليه الشَّرع أنَّه شركٌ أو كفرٌ ولم يُعرَّف بـ(أل) فالأصل أنَّـه أصغر.

### الشِّرك الأكبر؛

- مخرجٌ من الملَّة.
- محبطٌ لجميع الأعمال.
- صاحبه مُخلَّدُ في النَّار خلودًا أبديًّا.
  - مبيحٌ للدَّم والمال، من السلطان.
    - يأتي الدَّليل على أنَّه أكبر.
- أن يعتقد لغير الله تصرُّفٌ خفيٌّ في الكون وأن بيده جلب المنافع ودفع المضارِّ.

### المسائل:

الْأُولَىٰ: الْخَوْفُ مِنْ الشِّرْكِ.

الثَّانِيَةُ: أَنَّ الرِّيَاءَ مِنْ الشِّرْكِ.

الثَّالِثَةُ: أَنَّهُ مِنَ الشِّرْكِ الْأَصْغَر (يسير الرِّياء).

الرَّابِعَةُ: أَنَّهُ أَخْوَفُ مَا يُخَافُ مِنْهُ عَلَىٰ الصَّالِحِينَ (الْأَنَّه قد يدخل في قلب الإنسان من غير شعور لخفائه وتَطلُّع النَّفس إليه، فإنَّ كثيرًا من النَّفوس تحبُّ أن تُمدح بالتَّعبُّد). الْخَامِسَةُ: قُرْبُ الْجَنَّةِ وَالنَّار.

السَّادِسَةُ: الْجَمْعُ بَيْنَ قُرْبِهِمَا فِي حَدِيثٍ وَاحِدٍ.

السَّابِعَةُ: أَنَّهُ مَنْ لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ النَّارَ وَلَوْ كَانَ مِنْ أَعْبَدِ النَّاسِ (إن كان أكبر لم يدخل الجنَّة، وإن كان أصغر عُذِّب بقدر ذنوبه ثمَّ دخل الجنَّة).

الثَّامِنَةُ: الْمَسْأَلَةُ الْعَظِيمَةُ سُؤَالُ الْخَلِيلِ لَهُ وَلِبَنِيهِ وِقَايَةً عِبَادَةِ الْأَصْنَام.

التَّاسِعَةُ: اعْتِبَارُهُ بِحَالِ الْأَكْثِرِ لِقَوْلِهِ: ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسُّ ﴾.

الْعَاشِرَةُ: فِيهِ تَفْسِيرُ «لا إِلهَ إِلَّا اللهُ» كَمَا ذَكَرَهُ الْبُخَارِيُّ.

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: فَضِيلَةُ مَنْ سَلِمَ مِنْ الشِّرْكِ (دخل الجنَّة).

# [٥] بَابُ الدُّعَاءِ إلَى شَهَادَة أَنْ لَا إلَهُ إلَّا اللّٰهُ

### لماذا جاء المصنف بهذا الباب؟

١. لمَّا ذكر توحيد الإنسان بنفسه ذكر دعوة غيره إلىٰ ذلك؛ لأنَّه لا يتمُّ الإيمان إلَّا إذا
 دعا إلىٰ التَّوحيد، فلابدَّ مع التَّوحيد من الدَّعوة إليه، وإلَّا كان ناقصًا.

٢. للرَّدِّ علىٰ من يقول أنَّ أوَّل ما يُبدأ به هو الصَّلاة، لا التَّوحيد.

### الدَّليل الأوَّل:

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلُ هَاذِهِ مُسَسِلِ مَأْدَعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَّا وَمَن ٱتَّبَعَنى ﴾ الآية.

- ﴿ سَبِيلِ ٤ ﴾: طريقي ويشمل ما جاء به النَّبيُّ ﷺ من الشَّرع عبادةً ودعوةً إلى الله.
  - ﴿ إِلَى ٱللَّهِ ﴾: الدُّعاة إلى الله ينقسمون إلى: [١] داع إلى الله. [٢] داع إلى غيره.
- ﴿ عَلَىٰ بَصِيرَةِ ﴾: يشمل: [١] العلم الشَّرعيَّ، [٢] العلم بحالً المَدعوِّ، [٣] الحكمة.
  - شروط الدّعوة إلى الله:

[١] الإخلاص. [٢] العلم الشَّرعيُّ. [٣] الحكمة.

[٤] معرفة حال المَدعوِّ. [٥] الصَّبر.

### الدُّليل الثَّاني:

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ عَيَّا عَالَى اللهِ عَلَيْهِ لَمَّا بَعَثَ مُعَاذًا إِلَىٰ الْيَمَنِ قَالَ لَهُ: «إِنَّكَ تَأْتِي قَوْمًا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ، فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ - وَفِي رَوَايَةٍ: إِلَىٰ أَنْ يُوَحِّدُوا اللهَ - فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ؛ فَأَعْلِمُهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ، فَأَعْلِمُهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْرَبَائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَىٰ فُقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ، فَأَعْلِمُهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْرَبَائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَىٰ فُقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ، فَإِيَّاكَ وَكَرَائِمَ أَمُوالِهِمْ، وَاتَّقِ دَعُوةَ الْمَظْلُوم؛ فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللهِ حِجَابٌ»، أَخْرَجَاهُ.

### • في الحديث:

- ١. مشروعيَّة إرسال الدُّعاة إلىٰ الله تعالىٰ، وتعليمهم.
- ٢. بعث النَّبيُّ عَيَّكِيَّةً رجلًا واحدًا، وفيه قبول خبر الواحد وإن كان في العقيدة.
  - ٣. لم يشترط أيَّامًا معدودةً للدَّعوة، فيمكث عندهم حسب حاجتهم.
- ٤. كيفيَّة دعوة المخالفين، وأسهل طريقةٍ هي دعوتهم إلى التَّوحيد، لا المناظرة.
- ه. لا يكفي الدَّعوة إلى الإسلام فقط، بل يخبرهم بما يجب عليهم فيه حتَّىٰ يقتنعوا
   به ويلتزموا، لكن على التَّرتيب الَّذي في حديث بعث معاذٍ تَعَالِمُتُهُ.

### الدَّليل الثَّالث:

وَلَهُمَا عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ نَعِلِيُّهُ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيْهُ قَالَ يَوْمَ خَيْبَرَ: «لأُعْطِيَنَّ الرَّايَةَ خَدًا رَجُلًا يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ، وَيُحِبُّهُ اللهُ وَرَسُولُهُ، يَفْتَحُ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ، فَبَاتَ النَّاسُ يَدُوكُونَ لَيْلَتَهُمْ، أَيُّهُمْ يُعْطَاهَا، فَلَمَّا أَصْبَحُوا غَدَوْا عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَيَيْهِ، كُلُّهُمْ يَرْجُو يَدُوكُونَ لَيْلَتَهُمْ، أَيُّهُمْ يُعْطَاهَا، فَلَمَّا أَصْبَحُوا غَدَوْا عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَيَيْهِ، كُلُّهُمْ يَرْجُو لَا يُعْطَاهَا، فَقَالَ: «أَيْنَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِب؟»، فَقِيلَ: هُو يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ، فَأَرْسَلُوا إِلَيْهِ فَلَا يُعْطَاهَا، فَقَالَ: «أَيْنَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِب؟»، فَقِيلَ: هُو يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ، فَأَرْسَلُوا إِلَيْهِ فَاللهِ فَقَالَ: هُو يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ، فَأَرْسَلُوا إِلَيْهِ فَاللهِ فَقَالَ: «أَيْنَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِب؟»، فقيلَ: هُو يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ، فَأَرْسَلُوا إِلَيْهِ فَاللهِ فَقَالَ: «أَنْ يُعْرَفُونُ لَهُ يَكُنْ بِهِ وَجَعٌ، فَأَعْطَاهُ الرَّايَة، فَقَالَ: «انْفُذُ عَلَىٰ رِسْلِكَ حَتَّىٰ تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَىٰ الإِسْلَام، وَأَخْبِرُهُمْ بِمَا يَحِبُ عَلَيْهِمْ مِنْ حَقِّ اللهِ تَعَالَىٰ فِيهِ، فَواللهِ لَأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ عَلَىٰ الْمُعْمَى مِنْ حَقِّ اللهِ تَعَالَىٰ فِيهِ، فَواللهِ لَأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ اللّهُ عَلَىٰ مَا اللهِ تَعَالَىٰ فِيهِ، فَواللهِ لَأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ اللّهُ عَلَىٰ مَا اللهُ بَعَالَىٰ فِيهِ، فَواللهِ لَا أَنْ يَهْدِي اللهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ اللهُ عَلَىٰ وَلِي الْمُؤْنُ عَلَىٰ مِنْ حَقِّ اللهِ اللهُ عَلَىٰ وَلِي الْهُ اللهُ عَلَىٰ مَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ الْمُعْمَى وَلَا لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُؤْنُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

" «يَدُوكُونَ»؛ أَيْ: يَخُوضُونَ.

- إثبات صفة المحبَّة لله وأنَّ الله يُحِبُّ ويُحَبُّ لكن ليست المحبَّة كالمحبَّة.
- ثبوت الفضل الخاصِّ لا يستلزم ثبوت الفضل العامِّ؛ كقول ه ﷺ في أبي عبيدة وعَلَيْهُ في أبي عبيدة وعَلَيْهُ أنَّه أنَّه الْفضل الصَّحابة، وكذلك معاذٌ تَعَالِثُهُ.
  - «حُمْرِ النَّعَم»: هي الإبل الحمراء، وذكرها لأنَّها مَرغوبةٌ عند العرب.

خوارق العادات أربع: وهي ما يأتي على خلاف ما اعتاده النّاس؛ كأن يطير في الهواء أو يمشي على الماء:

١- الآية: تكون للأنبياء، ولا يُقال معجزةٌ؛ لأنَّ هذا الَّذي ورد في القرآن، والمعجزة قد يعجز عنها بعض النَّاس وتكون لغير الأنبياء، ولا يمكن لأحدٍ ادِّعاء آيةٍ بعد موت النَّبِيِّ ﷺ.

٢- الكرامة: تكون لأولياء الرَّحمن،
 وهم الَّذين جمعوا بين الإيمان
 والتَّقوئ، ومثال الكرامة ما حصل مع أصحاب الكهف.

الفضيحة: كلَّ من كذب على الله فضحه في الدُّنيا قبل الآخرة، ومثال الفضيحة ما حصل من مسليمة الكذَّاب؛ نفث في عين مريض فعمي.

٣- المعجزة أو الفتنة: تكون لأولياء الشّيطان، نعرفها بمعرفة حال الشّخص، لا إيمان ولا تقوى، ومثال المعجزة ما يحصل من الدَّجَّال.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: أَنَّ الدَّعْوَةَ إِلَىٰ اللهِ طَرِيقُ مَنِ إِتَّبَعَ رَسُولَ اللهِ ﷺ (طريق الرُّسل وأتباعهم). الثَّانِيَةُ: التَّنْبِيهُ عَلَىٰ الْإِخْلَاصِ، لِأَنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَوْ دَعَا إِلَىٰ الْحَقِّ، فَهُوَ يَدْعُو إِلَىٰ نَفْسه.

الثَّالِثَةُ: أَنَّ الْبَصِيْرَةَ مِنَ الْفَرَائِضِ (الدَّعوة فريضةٌ، فيكون العلم بذلك فريضةً).

الرَّابِعَةُ: مِنْ دَلَائِل حُسْنِ التَّوْحِيدِ كَوْنُهُ تَنْزِيهًا لِلَّهِ تَعَالَىٰ عَنْ الْمَسَبَّةِ.

الْخَامِسَةُ: أَنَّ مِنْ قُبْحِ الشُّرْكِ كَوْنَهُ مَسَبَّةً لِلَّهِ (والمُوحِّد يُنزِّه الله عن النَّقائص).

السَّادِسَةُ: وَهِيَ مِنْ أَهَمِّهَا إِبْعَادُ الْمُسْلِمِ عَنْ الْمُشْرِكِينَ، لِتَلَّا يَصِير مِنْهُمْ وَلَوْ لَمْ يُشْرِكُ (لَانَّهُ إِذَا كَانَ بِينهم ولو لم يكن مشركًا فهو في ظاهره منهم).

السَّابِعَةُ: كَوْنُ التَّوْحِيدِ أَوَّلَ وَاجِبِ.

الثَّامِنَةُ: أَنَّهُ يُبْدَأُ بِهِ قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ، حَتَّىٰ الصَّلاةِ.

التَّاسِعَةُ: أَنَّ مَعْنَىٰ : «أَنْ يُوحِّدُوا الله» مَعْنَىٰ شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ.

الْعَاشِرَةُ: أَنَّ الْإِنْسَانَ قَدْ يَكُونُ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَهُوَ لَا يَعْرِفُهَا أَوْ يَعْرِفُهَا وَلَا يَعْمَلُ بِهَا.

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: التَّنْبِيهُ عَلَىٰ التَّعْلِيم بِالتَّدْرِيج.

الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: الْبُدَاءَةُ بِالْأَهَمِّ فَالْأَهَمِّ (التَّوَحَيد أَوَّلًا، ثمَّ الصَّلاة، ثمَّ الزَّكاة).

الثَّالِثَةَ عَشْرَةً: مَصْرِفُ الزَّكَاةِ (الأصناف الثَّمانية).

الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: كَشْفُ الْعَالِم الشُّبْهَةَ عَنْ الْمُتَعَلِّم (بالتَّعليم ورفع الجهل عنه).

الْخَامِسةَ عَشْرَةَ: النَّهْيُ عَنْ كَرَائِم الْأَمْوَالِ.

السَّادِسَةَ عَشْرَةَ: إِتِّقَاءُ دَعْوَةِ الْمَظْلُوم.

السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: الْإِخْبَارُ بِأَنَّهَا لَا تُحْجَبُ (فقرن بين التَّرغيب والتَّرهيب).

الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: مِنْ أَدِلَّةِ التَّوْجِيدِ مَا جَرَىٰ عَلَىٰ سَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ وِسَادَاتِ الْأَوْلِيَاءِ مِنَ الْمُشَقَّةِ وَالْجُوعِ وَالْوَبَاءِ (تُؤخَد من قصَّة خيبر).

التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ - قَوْلُهُ: «لَأُعْطِيَنَّ الرَّايَةَ» إِلَحْ عَلَمٌ مِنْ أَعْلَام النُّبُوَّةِ.

الْعِشْرُونَ: تَفْلُهُ فِي عَيْنَيْهِ عَلَمٌ مِنْ أَعْلَامِهَا أَيْضًا.

الْحَادِيَةُ وَالْعِشْرُونَ: فَضِيلَةُ عَلِيٍّ صَالِمً اللَّهِ ﴿ وَهَذَا مِن مِناقِبِ أَمِيرِ الْمؤمنين عَبَالْكُهُ ﴾.

الثَّانِيَةُ وَالْعِشْرُونَ: فَضْلُ الصَّحَابَةِ فِي دَوْكِهِمْ تِلْكَ اللَّيْلَةَ وَشُغْلِهِمْ عَنْ بِشَارَةِ الْفَتْح.

الثَّالِثَةُ وَالْعِشْرُونَ: الْإِيمَانُ بالْقَدَرِ لِحُصُولِهَا لِمَنْ لَمْ يَسْعَ لَهَا وَمَنْعِهَا عَمَّنْ سَعَى .

الرَّابِعَةُ وَالْعِشْرُونَ: الْأَدَبُ فِي قَوْلِهِ: «عَلَىٰ رِسْلِكَ» (وأمره بالتَّمهُّل وعدم التَّسرُّع).

الْخَامِسَةُ وَالْعِشْرُونَ: الدَّعْوَةُ إِلَىٰ الْإِسْلَامِ قَبْلَ الْقِتَالِ.

السَّادِسَةُ وَالْعِشْرُونَ: أَنَّهُ مَشْرُوعٌ لِمَنْ دُعُوا قَبْلَ ذَلِكٌ وَقُوتِلُوا.

السَّابِعَةُ وَالْعِشْرُونَ: الدَّعْوَةُ بِالْحِكْمَةِ لِقَوْلِهِ: «أَخْبِرْهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ» (لأنَّه قد يُطبِّق هذا الإسلام وقد لا يُطبِّقه، فلابدَّ من تعاهده حتَّىٰ لا يرجع إلى الكفر).

الثَّامِنَةُ وَالْعِشْرُونَ: الْمَعْرِفَةُ بِحَقِّ اللهِ فِي الْإِسْلَام.

التَّاسِعَةُ وَالْعِشْرُونَ: ثَوَابُ مَنِ اِهْتَدَىٰ عَلَىٰ يَدَيْهِ رَجُلُ وَاحِدٌ (وأنَّه خيرٌ لك من كلِّ ما يُستَحسن في الدُّنيا).

الثَّلَاثُونَ: الْحَلِفُ عَلَىٰ الْفُتْيَا (فإنَّه لا ينبغي الحلف علىٰ الفُتيا إلَّا لمصلحةٍ وفائدةٍ).

# اختبار القسم الأوَّل (٥ أبواب)

| سؤال الأول: اذكر أوَّل خمسة أبواب من كتاب التَّوحيد، ومناسبةٍ كل باب للكتاب:      | 11              |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| عنوان الباب سبب إيراد المصنف للباب                                                | م               |
|                                                                                   | ١               |
|                                                                                   | ۲               |
|                                                                                   | ٣               |
|                                                                                   | ٤               |
|                                                                                   | ٥               |
|                                                                                   |                 |
| السوال التائي: اكمل العبارة بما يناسبها:                                          |                 |
| السُّوْال الثاني: أكمل العبارة بما يناسبها:<br>ندرس كتاب التَّوحيد لأسباب منها: ١ | -1              |
| ê£٣                                                                               |                 |
| لم يذكر المُؤلِّف مُقدِّمةً للكتاب لأنَّه: ١                                      | -٢              |
|                                                                                   |                 |
| يمكن أن نُقسِّم كتاب التَّوحيد إلىٰ: ١ ٢                                          | -٣              |
| 6£                                                                                |                 |
| -7 Λ                                                                              |                 |
|                                                                                   |                 |
| نردُّ على من قال إنَّ كتاب التَّوحيد فيه الألوهيَّة فقط: بباب                     | -٤              |
|                                                                                   |                 |
| العُبُوديَّة تنقسم إلىٰ: ١- عُبوديَّة                                             | -0              |
|                                                                                   |                 |
| ۶- عُبودية وهي بمعنى: والدَّليل:                                                  |                 |
| ٣- عُبودية وهي بمعني: والدليل:                                                    |                 |
| النَّفِس الَّتي حرَّم الله قتلها أربعةٌ وهي:                                      | -7              |
| سمَّىٰ ابن مُسعودٍ تَعَلِّلُتُهُ الآية وصيَّته تَعَلِّلُهُ لأنَّها:               | <b>-y</b>       |
| الأُمَّةُ فِي الْقِرآنَ تَعْني: أو أو أو                                          | <b>-</b> \hbigs |
| تحقيق التَّوْحيد أي:منو                                                           | -4              |
| هذه الْأُمَّة أَكثر الأَمم في و                                                   | -1•             |

| لل                                        | ، الفضا                                        | لا يستلزم ثبوت                                      | ١١-     ثبوت الفضل الخاصِّ                                  |  |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--|
|                                           |                                                |                                                     |                                                             |  |
| دَّهاب إلىٰ الطَّبيب مثلًا لأنَّ          | دون الذَّ                                      |                                                     | ١٣- جاء النَّهيَ عن طلبُّ ال                                |  |
| ﴿ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ ﴾ أي:        |                                                |                                                     |                                                             |  |
| ﴿ وَكَلِمَتُهُ ۚ ﴾ أي:                    |                                                |                                                     |                                                             |  |
| رِ<br>فة وهي من باب إضافة                 |                                                |                                                     |                                                             |  |
| وهي من باب إضافة                          |                                                |                                                     |                                                             |  |
| و ي ن                                     |                                                | َّهُ<br>لَيْهُ) حَتَّمال                            | ٧٧- قال: «سَبَقَكَ بِهَا عُكَّاشً                           |  |
| ﴿ بِظُلُمٍ ﴾ أي:                          |                                                |                                                     | · · · · ﴿ وَلَمْ مَلْبِسُوا ﴾ أي:                           |  |
| ۲                                         |                                                |                                                     |                                                             |  |
|                                           |                                                |                                                     | ٣                                                           |  |
| وفيه إثبات صفة                            |                                                | ) أي:                                               | ٠٠- «يَنْتَغِي بِذَلِكَ وَجْهَ اللهِ»                       |  |
| ۲                                         |                                                | ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰               | الله عنواني يباري إلى الله الله الله الله الله الله الله ال |  |
| 0                                         |                                                |                                                     |                                                             |  |
| ١ وتكون لـ                                |                                                |                                                     |                                                             |  |
| وتكون كـ                                  |                                                |                                                     |                                                             |  |
| حقيق التَّوحيد) ولم يذكر التَّطيُّر لأنَّ | د م.<br>د م. ت                                 | رق <del>ــ</del><br>. ك ال <sup>ه</sup> قبة ه الكِّ | ٣٢- قال المُؤلِّف: (كون ت                                   |  |
| عيى الوعيد وكم يدور المتير والا           | <i>ي حق ح</i>                                  |                                                     | التَّطُّةُالتَّطَ                                           |  |
| d d .                                     |                                                |                                                     | <i>J.</i> .                                                 |  |
| دول أقسام التَّوحيد التَّالي:             | ن في جا                                        | ،: املاً الفراغات                                   | السؤال الثالث                                               |  |
| <b>*</b>                                  |                                                | <del>'</del>                                        | *                                                           |  |
| بعد الفراغ من العبادة:                    |                                                | طارئ:                                               | في أصل العبادة: أي:                                         |  |
| وهذا:                                     |                                                | ا أي:                                               |                                                             |  |
|                                           |                                                |                                                     |                                                             |  |
| ▼                                         |                                                |                                                     | <u></u>                                                     |  |
|                                           |                                                |                                                     |                                                             |  |
| فهذا فيه تفصيلٌ:                          | فهذا لا يضرُّه وصحَّت عبادته. فهذا فيه تفصيلُ: |                                                     |                                                             |  |
| وهما ويه مصيل.                            |                                                | عبده.                                               | فهدا د يطره و طبعت                                          |  |
| <b>▼</b>                                  |                                                |                                                     | 4                                                           |  |
| 1                                         |                                                | ;                                                   |                                                             |  |
| . /                                       |                                                |                                                     |                                                             |  |
| حکمه:                                     |                                                | •••••                                               | حكمه:                                                       |  |

| السُّوَّالُ الرابع: ضع علامة (区) في الخانة المناسبة أو أكمل العبارة:                                                |            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| مؤلِّف كتاب التَّوحيد: 🗋 ابن عثيمين 🔲 محمَّد بن عبد الوهَّاب التَّميميُّ.                                           | -1         |
| نصيحة العلماء: 		 حفظ المتن قبل الدِّراسة 		 لا فائدة من الحفظ المهمُّ الفهم.                                       | -٢         |
| ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ يَتُلُونَهُ ، حَقَّ تِلاَوتِهِ ﴾ يستفاد منها أنَّ الطَّالب لا يترك علمًا حتَّىٰ | -٣         |
| يتقنه: 🗆 صُح 🗆 خطا.                                                                                                 |            |
| تتبُّع العلماء كتاب التَّوحيد فلم يجدوا فيه أحاديث منكرةً: □ صح□خطأ.                                                | -٤         |
| العلماء وإن اتَّسعت معارفهم فذلك لا يثبت لهم العصمة: 🗌 صح 🔲 خطأ.                                                    | -0         |
| من مؤلَّفات الشيخ محمَّد بن عبد الوهَّاب:                                                                           | -7         |
| □ مختصر السِّيرة □ أصول الإيمان □ جميع ما تقدُّم.                                                                   |            |
| أبواب كتاب التَّوحيد: □ ٦٧ بابًا □ ٧٦ بابًا □ ١٠ أبواب.                                                             | <b>-y</b>  |
| إذا حُزْتَ كتابًا فلا تُدخله في مكتبتك إلَّا بعد أن تمرَّ عليه جردًا، أو قراءةً لمقدِّمته،                          | <b>-</b> \ |
| وفهرسه، ومواضعَ منه: 🗋 صح 🛘 خطأ.                                                                                    |            |
| يمكن تقسيم كتاب التَّوحيد إلىٰ: 🔲 ١١ قسمًا 🔲 ٩ أقسام 🔲 ١٠ أقسام.                                                    | -9         |
| أنفع الكتب الكتب المنسوجة على طريقة الاستدلال، والتَّفقُّه في على الأحكام                                           | <b>-\•</b> |
| والغوص في أسرار المسائل ككتاب التَّوحيد: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                                                |            |
| العلم جمعٌ وتفريقٌ وسبرٌ وتقسيمٌ: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                                                       | -11        |
| لابد من ضبط تعريفات العلماء وتقسيماتهم والفروقات: 🗌 صح 🛚 خطأ.                                                       | -15        |
| القسم الأوَّلِ في كتاب التَّوحيد: 🗌 المقدِّمة 🗀 تفسير التَّوحيد 🗀 وجوب التَّوحيد.                                   | -14        |
| اقتدى المؤلِّف كَثْمَلَيْهُ بالبخاريِّ في المقدِّمة والخاتمة: 🗌 صح 🗌 خطأ.                                           | -16        |
| لم يبوِّب المؤلِّف للباب الأوَّل، ونستطيع أن نسميه: باب المقدِّمة: 🗆 صح 🗆 خطأ.                                      | -10        |
| يحتوي القسم الأوَّل من الكتاب علىٰ: □ ٥ أبواب □ ٦ أبواب □ ٧ أبواب.                                                  | -17        |
| التُّوحيد ينقسم إلىٰ: 🔻 🗆 ربوبيَّةٍ وألوهيَّةٍ وأسماءٍ وصفاتٍ                                                       | -17        |
| 🗌 المعرفة والإثبات والإرادة والقصدِ 🔻 جميع ما تقدُّم فلا فرقِ.                                                      |            |
| من آمن بِواحدٍ دون الباقي من أنواع التَّوحيدِ لم يكن موحِّدًا: 🗌 صح 🗌 خطأ.                                          | -17        |
| تقسيم التَّوحيد إلىٰ أقسام مِن البدع لعدم الدَّليل: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                                     | -19        |
|                                                                                                                     | -4         |
| شهادة أن لا إله إلَّا الله لها: 🛚 ركنان 🗎 ثمانية أركانٍ 🗎 سبعة أركانٍ.                                              | -51        |
| إفراد الله بتدبير الكون وإنزال المطر هو توحيد:                                                                      | -11        |
| 🗌 الألوهيَّة 🕺 الرُّبوبيَّة 🛒 🗎 الأسماء والصِّفات.                                                                  |            |
| ممَّا ينافي أصل التَّوحيد:   الشِّرك الأكبر   الأصغر  البدع.                                                        | -۲۳        |

| أوجب الواجبات هو برُّ الوالدين: 🔃 🗆 صح 🖂 خطأ.                                                               | -55             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| أعظم البمحرَّمات الزِّنا وقتل النَّفُس الَّتي حرَّم الله: 🔻 صح 🗀 خطأ.                                       | -50             |
| العبادة تُطلق علىٰ: 🔲 شيئين 📗 شيءٍ واحدٍ فقط.                                                               | <b>-٢٦</b>      |
| العبادة هي (اسمٌ جامعٌ لكلِّ)، هذا قول: 🗌 ابن القيِّم 🛚 ابن تيميَّة.                                        | -57             |
| الصُّواب: (من غير): 🗌 تكييفٍ ولا تمثيل 🗀 تكييفٍ ولا تشبيهٍ 🗀 لا فرق.                                        | <b>-</b> 57     |
| كلّ آيةٍ في القرآن فهي متضمِّنةٌ للتَّوحيد: 🔲 صح 🔃 خطأ.                                                     | -59             |
| الغرض من خلِق الجِنِّ والإنس كالغرض من خلق البهائم: 🗌 صح 🗆 خطأ.                                             | <b>-٣•</b>      |
| ﴿ وَمَا خَلَقِتُ ٱلِّجِٰنَّ وَٱلَّإِنسَ ﴾ الإشكال فيها يكون غالبًا في: 🗌 الفهم 🗀 العمل.                     | -41             |
| الجنُّ مُكلَّفون: 🔲 بالإيمان 👤 بالإيمان والشِّرائع.                                                         | -45             |
| الأمَّة تُطلق علىٰ: 🗀 الإمام 🗀 الملَّة 🗀 الزَّمن 🗀 الطَّائفة 🗀 جميع ما تقدَّم.                              | -44             |
| ﴿ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةِ رَّسُولًا ﴾ من عهد ( الله أدم النوح) إلى عهد                                  | -٣٤             |
| ( عيسى الله محمَّدِ) المُعَيِّدُ، والحكمة من إرسالهم: أَ إقامة الحُجَّة                                     |                 |
| 🗌 الرَّحمة 👤 بيان الطَّريق إلىٰ الله 💮 🗆 الجميع.                                                            |                 |
| الأصنام من الطِّواغيت الَّتي تُعبد من دون الله: 🔲 صح 🔻 خطأ.                                                 | -40             |
| المتبوع في الطَّاغوت مثل الأمراء الخارجين عن طاعة الله: 🗌 صبح 🗌 خطأ.                                        | -47             |
| من عُبدٍ من دون الله وهو غير راض: 🗌 طاغوتٌ 🔲 ليس طاغوِتًا.                                                  | -44             |
| الآية الثَّانية في كتاب التَّوحيد تدلُّ على إجماع الرُّسل على الدَّعوة إلى التَّوحيد:                       | -47             |
| □ صح                                                                                                        |                 |
| قول المؤلِّف: (الآية أو الآيات) أي: (أكمل الآية أو الآيات): 🗌 صح 🗆 خطأ.                                     | <b>-۳۹</b>      |
| القضاء والحكم والإرادة تنقسِم إلىٰ شرعيِّ وكونيِّ: 🗌 صح 🛚 خطأ.                                              | -4•             |
| من القضاء ( الكوني الشَّرعيِّ) ما يكون محبوبًا لله من وجهٍ ومكروهًا من آخر.                                 | -٤١             |
| ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَىٰ بَنِيَ إِسۡرَءِيلُ فِي الْكِنْبِ لَنَفْسِدُنَ فِي الْأَرْضِ ﴾ قضاءٌ: 🔲 شرعتٌ 📙 كونيَ   | - ٤٢            |
| كُلُّ الحيوانات تسبِّح الله إلَّا الوزغ: 🗆 صح 📗 خطأ.                                                        | -٤٣             |
| العبوديَّة تنقسم إلىٰ: 🗆 ٢ 🗆 ٣ أقسام. وتسبيح الطَّيور عبوديَّة: 🗆 قهر 🗀 طاعةٍ.                              | - ٤٤            |
| للمشركين شيءٌ مِن العبادة لله: $\Box$ صح $\Box$ خطأ.                                                        | -50             |
| العبادة لا تكون إلَّا باللِّسان واليِّجوارح: 🔲 صح 🔃 خطأ.                                                    | -٤٦             |
| ﴿ وَلَا تُتُمْرِكُوا بِهِ عَشَيْكًا ﴾ تعمُّ كلُّ شيءٍ: لا نبيًّا، ولا ملكًا، ولا وليًّا، بـل ولا أمـرًا مـن | -٤٧             |
| أمور الدُّنيا: 🗆 صح 🗀 خطأ.                                                                                  |                 |
| البشارة هي الإخبار بما يَسُرُّ، ولا تشمل الإخبار بما يضرُّ: 🗆 صح 🛘 خطأ.                                     | $-$ ٤ $\lambda$ |

| النَّفس الَّتي حرَّم الله هي النَّفس المعصومة وهي نفس:                                                                        | - ٤٩        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| □ المسلُّم 🗋 الذِّمِّيِّ 🗎 المُعاهد 🗀 المُستأمِن 🗎 الجميع.                                                                    |             |
| هل أوصيٰ النَّبيُّ ﷺ؟ 🗆 نعم 🔻 لا.                                                                                             | -••         |
| قولِ ابن مسعودٍ: (وصيَّته)؛ لأنَّها: 🔲 شملت الدِّين كلَّه ִ 🗆 وصيَّة الله 🗀 الجميع.                                           | -01         |
| حقُّ العباد علىٰ الله يُسمَّىٰ: 📗 حقًّا واجبًا 🔲 حقَّ تفضُّل.                                                                 | -05         |
| (الله ورسوله أعلم) تُقال: 📗 في حياة النَّبِيِّ ﷺ 🔲 في كلِّ وقتٍ.                                                              | -04         |
| نهي ﷺ معاِذًا أن يبشِّرهم لئلًّا: 🗆 يتنافسوا 🗀 يتَّكلوا 🗀 الجميع، وخالف معاذٌّ                                                | -0٤         |
| تَعَلِّقُنَّهُ هذا النَّهي؟ 🔲 نعم 🗀 لا، لأنه يحرم كتم العلم بكلِّ حالِ: 🗋 صح 🗀 خطأ.                                           |             |
| هل هذا الحكم خاصٌّ بمعاذٍ نَعَوْتُهُ؟ 📗 نعم 🔲 لا.                                                                             | -00         |
| يلزم من ثبوت الفضل للشُّيء أن يكون غير واجب: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                                                      | <b>-67</b>  |
| ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحْدَهُ ٱشْـمَأَزَّتْ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ۚ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن | -07         |
| دُونِهِ ۚ إِذَا هُمْ يَسُتَبُشِرُونَ ﴾ تنطبق تمامًا مع الباب: 🗌 ٢ 🔲 ٥ 🔲 ٤.                                                    |             |
| ما أضافه الله إلىٰ نفسه ينقسم إلىٰ: $\square$ قسمين $\square$ ثلاثة أقسام.                                                    | <b>-◊</b> ∧ |
| أعظم الظُّلم ظلم الإنسان غيره في نفس أو مالٍ أو عرض: 🛘 صح 🗀 خطأ.                                                              | -09         |
| مصير منِ يلقىٰ الله وهو مصرٌّ علىٰ ذنب دون الشُّرك: 🔲 العذاب 🗆 تحت المشيئة.                                                   | <b>-</b> ₹• |
| (لا إله إلّا الله) ذكرٌ وليستِ دعاءً: 🏻 🗆 صح 🔲 خطأ.                                                                           | <b>-71</b>  |
| يوجد من يقول: (لا إله إلَّا الله) لكنَّها لا تزن عند الله شيئًا: 🗌 صح 🛘 خطأ.                                                  | -75         |
| شهادة أنَّ محمَّدًا عبده ورسوله، ينافيها: 		 فعل المعاصي 		 الابتداع 		 الجميع.                                               | -74         |
| قول: (عيسي عبدالله) ردٌ على اليهود (ورسوله) ردٌ على النّصاري: 🗆 صح 🗆 خطأ.                                                     | -7٤         |
| ﴿ وَرُوحٌ مِّنْهُ ﴾ هذه إضافة: ي العيانِ الوصافِ.                                                                             | -70         |
| أدخله الله الجنَّة:                                                                                                           | -77         |
| تحقيق التّوحيد تخليصه من: 🗌 الشُّرك 🗀 البدع 🗀 المعاصى 🗆 الجميع.                                                               | -77         |
| ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيـمَ كَانَ أُمَّةً ﴾: [ قدوةً ] إمامًا [ معلِّمًا للخير [ الجميع.                                             | <b>-7</b> \ |
| لا رقية من الأمراض الحسِّيَّة والمعنويَّة إلَّا من العين والحمة: □ صح □خطأ.                                                   | -79         |
| حديث «لا يَسْتَرْقُونَ»، زاد مسلمٌ: «وَلا يُرْقَوْنَ»، هذه الزِّيادة:   صحيحةٌ  ضعيفةٌ.                                       | <b>-∀•</b>  |
| الشُّركُ الأكبر مبيحٌ للدُّم والمال ما لم يكن ذمِّيًّا أو مُعاهَدًا:   صح                                                     | -٧١         |
| الفرق بين الرَّاقي والمسترقي أنَّ المسترقي سائلُ مستعطٍ ملتفتُّ إلىٰ غير الله بقلبه، أمَّا                                    | -76         |
| الرَّاقي فمحسنٌ: 🗆 صح 🗀 خطأ.                                                                                                  |             |
| تسوية غير الله بالله فيما هو من خصائص الله شركٌ: 🔲 أكبر 🔲 أصغر.                                                               |             |
| ما كان منحوتًا على شكل صورةٍ يُسمَّىٰ: 🗌 صنمًا 🔲 وثنًا 🔲 الجميع.                                                              | -٧٤         |

| كرائم الأموال هي: 🗌 أنفَسُها 🔲 أوسطها 🔲 أقلُّها.                                        | <b>-Y0</b>  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| بالعلم والعمل يكمِّل العبد نفسه، وبالدَّعوة والصبر يكمِّل غيره:   صح   خطأ.             | -٧٦         |
| خاف ﷺ علىٰ أمَّته من الدَّجَّال أكثر من خوفه عليهم من الرِّياء؛ لأنَّ الرياء من الشِّرك | -٧٧         |
| الأصغر: 🗆 صح 🗀 خطأ.                                                                     |             |
| العبد إذا كان صادقًا في اعتقاده؛ فلا بدَّ أن يكون داعيًا إليه:   صح   خطأ.              | -٧٨         |
| البصيرة: ] العلم الشُّرعيُّ ] الحكمة ] معرفة حال المدعوِّ ] الجميع.                     | -٧٩         |
| عُدد شُروط الدَّعوة: ۚ كَا خَمْسَةٌ ۚ كَا أَرْبِعَةٌ ۚ كَا ثَلَاثَةٌ.                   | <b>-</b> ∧• |
| الفرق بين الشِّرك الأكبر والشِّرك الأصغر:                                               | -41         |
|                                                                                         |             |
|                                                                                         |             |
|                                                                                         |             |
|                                                                                         |             |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                 |             |
| السُّوَّالِ الخامس: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):                        |             |
| أ ب                                                                                     |             |
| الحُمَةِ التَّذلُّل لله بفعل أوامره واجِتناب نواهِيه؛ محبَّةً وتعظيمًا.                 | ١           |
| الألوهيَّة هي الإبل اِلحمراء، وذكرها لأنَّها مَرغوبةٌ عند العرب.                        | ۲           |
| الِعبادة التّشاؤم بمرئيِّ أو مسموع أو معلوم مكانًا وزمانًا.                             | ٣           |
| الطَّاغوت الشُّبيه والمثيل والنَّظير.                                                   | ٤           |
| الرِّياء ما عُبد علىٰ صورة إنسانٍ أو غيره.                                              | ٥           |
| التَّطيُّر ما عُبد من دون الله علىٰ أيِّ وجهٍ.                                          |             |
| النِّذُ من مَتبوع أو مُعبودٍ أو مُطاع.                                                  | ٧           |
| الصَّنم يعبد الله ليراه أو يسمع به النَّاس فيمدحوه.                                     | ٨           |
| التَّوحيد هو إفراد الله تعالىٰ بالخلق والملك والتَّدبير.                                | ٩           |
| العبادة هو إفراد الله تعالىٰ بالعبادة، أو بأفعال العباد.                                | 1.          |
| الخوارج اسمٌ جامعٌ لكلِّ ما يحبُّه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال.                     | 11          |
| الوثن اللَّذين يقولون بأنَّ صاحب الكبيرة كَافِرٌ مُخَلَّدٌ في النَّار.                  | ١٢          |
| الرُّبوبيَّة إفراد الله بما يختصُّ به ربوبيَّة وألوهيَّة وأسماء والصِّفات.              | ۱۳          |
| رُورِي<br>حُمْر النَّعَمِ مُقبلًا إلى الله مدبرًا عن الشَّرك، مجانبًا لكلِّ ما يخالفه.  | ١٤          |
| <u> </u>                                                                                | 10          |

# ثانيًا: تفسير التُّوحيد (٩ أبوابٍ)

# [7] بَابُ تَفْسِيرِ التَّوْحِيدِ وَشَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللَّهُ

لمَّا سبق الكلام على التَّوحيد، كأنَّ النَّفس اشْراًبَّت إلى بيان ما هو هذا التَّوحيد الَّذي بُوِّب له هذه الأبواب (وجوبه، وفضله، وتحقيقه، والخوف من ضدِّه، والدَّعوة إليه)، فيُجاب بهذا الباب، وهو تفسير التَّوحيد إلىٰ نهاية الكتاب.

# الدَّليل الأوَّل:

وَقَــــوْكِ اللهِ تَعَــالَىٰ: ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ الْقَالِينَ اللهِ اللهِ تَعَــالَىٰ: ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلنَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ الْقَالِمِينَ اللهِ ا

﴿ يَدْعُونَ ﴾: هؤلاء الَّذين يدعون هم أنفسهم يبتغون إلى ربِّهم الوسيلة أيُّهم أقرب؛ فكيف تدعونهم وهم مُحتاجون مُفتقرون (شركٌ في الدُّعاء).

## الدُّليل الثَّاني:

وَقَوْلُهُ: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعَبُدُونَ ﴿ اللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ ﴾ الآية.

- ﴿ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي ﴾: جمع بين النَّفي والإثبات، ولم يقل (إلَّا الله) لفائدتين:
- ١. لبيان علَّة إفراد الله عَبَرَتِكِكُ بالعبادة؛ لأنَّه كما أنَّه سبحانه مُنفردٌ بالخلق؛ فيجب أن يُفر د بالعبادة.
  - ٢. لبيان بطلان عبادة الأصنام؛ لأنَّها لم تفطركم حتَّىٰ تعبدوها.
- التَّوحيد لا يحصل بعبادة الله ﷺ مع غيره، بل لابدَّ من إخلاصه لله، وفي بعض
   البلدان الإسلاميَّة من يصلِّي ويزكِّي ويصوم ويحجُّ، ومع ذلك يسجدون للقبور.

# الدُّليل الثَّالث والرَّابع:

[٣] وَقَوْلَهُ: ﴿ اَتَّخَاذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ الآية. [٤] وَقَوْلُهُ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِيُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ۗ الآية.

- ﴿ أَحْبَ ارَهُمْ ﴾ : عُلماءَهم، ويُقال بحرٌ لكثرة علمه، ﴿ وَرُهْبَ نَهُمْ ﴾ : عُبَّادَهم.
- ﴿ أَرْبُ ابًا ﴾: أطاعوا العلماء في معصية الله، وعبدوا الرُّهبان (شرك الطَّاعة).
- ﴿ يُحِثُونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ ﴾: أي يحبُّون الأنداد محبَّة مُساويةً لمحبَّة الله تعالىٰ.

## أقسام المحبّلة

المحبَّة مع الله: (شركٌ أكبر) تنافي محبَّة الله كمحبَّة غير الله محبَّةً مساويةً أو أكثر.

المحبّة الطّبيعيّة: (جائزةٌ) بشرط أن لا يقدِّمها علىٰ حبِّ الله؛ كحبِّ الولد و الزَّوجة. المحبَّة لله أو في الله: (واجبةُ) «أَوْثَقُ عُرَىٰ الْإِيمَانِ الْحُبُّ فِي اللهِيمَانِ اللهُبُّ

وتنقسم المحبَّة في الله كذلك إلى محبَّة: عملٍ، وعاملٍ، وأزمنةٍ، وأمكنةٍ.

### الدُّليل الخامس:

وَفِي الصَّحِيحِ عَنِ النَّبِيِّ عَيَّا اللهِ عَنَ النَّبِيِّ عَيَّا أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَكَفَرَ بِمَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللهِ حَرُّمَ مَالُهُ وَدَمُهُ، وَحِسَابُهُ عَلَىٰ اللهِ عَنَّ عَجَلَ».
وَشَرْحُ هٰذه التَّرْجَمَةِ: مَا بَعْدَهَا مِنَ الأَبْوَابِ.

• «وَكَفَرَ بِمَا يُعْبَدُ»: لابد أن تكفر بعبادة من يُعبَد من دون الله، بل وتكفر أيضًا بكلً كفر، فمن يقول الشَّهادة ويرئ معها أنَّ النَّصارئ واليهود اليوم على دينٍ صحيحٍ؛ فإنَّه ليس بمسلمٍ، وكذلك من يرئ الأديان أفكارًا يختار منها ما يريد؛ فليس بمسلم.

#### المسائل:

فِيهِ أَكْبَرُ الْمَسَائِلِ وَأَهَمُّهَا، وَهِي: تَفْسِيرُ التَّوْحِيدِ، وَتَفْسِيرُ الشَّهَادَةِ؛ وَبَيَّنَهَا بِأُمُورٍ وَالْضِحَةٍ (لابدَّ من النَّفي والإثبات).

مِنْهَا: آيَةُ الْإِسْرَاءِ، بَيَّنَ فِيهَا الرَّدَّ عَلَىٰ الْمُشْرِكِينَ الَّذِينَ يَدْعُونَ الصَّالِحِينَ، فَفِيهَا بَيَانُ أَنَّ هَذَا هُوَ الشِّرْكُ الْأَكْبَرُ (الشِّرك في الدُّعاء).

وَمِنْهَا: آيَةُ بَرَاءَةٍ، بَيَّنَ فِيهَا أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللهِ، وَبَيَّنَ أَنَّهُمْ لَمْ يُؤْمَرُوا إِلَّا بِأَنْ يَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا، مَعَ أَنَّ تَفْسِيرَهَا الَّذِي لَا إِشْكَالَ فِيهِ: طَاعَةُ الْعُلَمَاءِ وْالْعُبَّادِ فِي الْمَعْصِيةِ، لَا دُعَاؤُهُمْ إِيَّاهُمْ (شرك الطَّاعة).

وَمُنْهَا: قَوْلُ الْخَلِيلِ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِلْكُفَّارِ: ﴿إِنَّنِي اَرَّاءً مِمَّا تَعَبُدُونَ ۚ إِلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

[١] أن يحبُّ الله حبًّا أشدَّ من غيره؛ وهذا هو التَّوحيد.

[٢] أن يحبُّ غير الله كمحبَّة الله، وهذا شركٌ.

[٣] أن يحبُّ غير الله أشدَّ حبًّا من الله، وهذا أعظم ممَّا قبله.

[٤] أن يحبُّ غير الله وليس في قلبه محبَّة الله تعالى، وهذا أعظم وأطمُّ).

وَمِنْهَا قُوْلُهُ عَلَىٰ اللهِ ، وَهَذَا مِنْ قَالَ: لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَكَفَرَ بِمَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللهِ حَرُمَ مَالُهُ وَدَمُهُ، وَحِسَابُهُ عَلَىٰ اللهِ »، وَهَذَا مِنْ أَعْظَم مَا يُبَيِّنُ مَعْنَىٰ (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ)، فَإِنَّهُ لَمْ يَجْعَلِ التَّالَقُظ بِهَا عَاصِمًا لِلدَّمِ وَالْمَالِ، بَلْ وَلَا مَعْرِفَةَ مَعْنَاهَا مَعَ لَفْظِهَا، بَلْ وَلَا الْإِقْرَارَ التَّالَقُظ بِهَا عَاصِمًا لِلدَّمِ وَالْمَالِ، بَلْ وَلَا مَعْرِفَةَ مَعْنَاهَا مَعَ لَفْظِهَا، بَلْ وَلَا الْإِقْرَارَ بِذَلِكَ، بَلْ وَلَا كَوْنَهُ لَا يَدْعُو إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، بَلْ لَا يَحْرُمُ مَالُهُ وَدَمُهُ حَتَىٰ بِذَلِكَ، بَلْ وَلَا كَوْنَهُ لَا يَدْعُو إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، بَلْ لَا يَحْرُمُ مَالُهُ وَدَمُهُ حَتَىٰ يُخْرُمُ مَالُهُ وَدَمُهُ مَى فَيْلَهُ مِنْ بَيَانٍ مَا أَوْضَحَهُ! وَحُجَةٍ مَا أَقْطَعَهَا وَأَجَلَّهَا! وَيَالَهُ مِنْ بَيَانٍ مَا أَوْضَحَهُ! وَحُجَّةٍ مَا أَقْطَعَهَا لِلْمُنَاذِع!

#### التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

# [٧] بَابٌ مِنَ الشِّرْكِ لُبْسُ الْحَلْقَةِ وَالْخَيْطِ وَنَحْوِهِمَا لِرَفْعِ الْبَلَاءِ أَوْ دَفْعه

- «من الشّرثك» أي: بعض الشّرك، ومنه ما هو أكبر أو أصغر، ولهذا أطلق.
  - «ٹرَفْع اثْبَلَاء» بعد نزوله، «أَوْ دَفْعه» قبل نزوله.

## هل لبس الحلقة والخيط ونحوهما شركٌ أصغر أو أكبر؟

#### شركٌ أصغر:

إذا اعتقد أنَّها سببٌ مع أنَّ الله تعالىٰ لم يجعلها سببًا لا حسِّيًّا ولا شرعيًّا.

#### شرك أكس

إذا اعتقد أنَّها مؤثِّرةٌ بذاتها، وبيدها جلب المنافع ودفع المضارِّ.

## اقسام النَّاس في الاعتقاد في الأسباب ثلاثةً:

# صحيحٌ: أن يعتقد

ويجعل ما جعله الله سببًا سببًا، والأسباب إمَّا حسِّيَةٌ (كالدَّواء) أو شرعيَّةٌ (كالدُّوة).

شرك أصغر: أن يعتقد ويجعل ما لم يجعله الله سببًا سببًا، كتعليق رأس الثّور لدفع العين، وهو ليس بسبب.

شرك أكبر: أن يعتقد أنها مؤثّرة بذاتها وبيدها جلب المنافع ودفع المضارّ.

## انقسم النَّاس في الأخذ بالأسباب إلى طرفين ووسط:

يغلوفي الأسباب: فيثبت

ينكر الأسباب: ينفي

حكمة الله، كالجبريَّة ما ليس بسببٍ، والأشاعرة. كالصُّوفيَّة.

يتوسط في الأسباب: يثبت السبب الحسيّ والشّرعيّ دون غيره.

# حكم المعلِّق للخيط ونحوه أنَّ له أحوالًا:

فهذا يُعلَّم.

أن يكون جاهلًا لحكمها.

فهذا شركٌ أصغر.

أن يعتقد أنَّها سببٌ، والله تعالىٰ لم يجعلها سببًا.

فهذا شركٌ أكبر.

أن يعتقد بأنَّها مؤثِّرةٌ بذاتها وبيدها جلب المنافع ودفع المضارِّ.

فهذا كبيرةٌ من كبائر الذُّنوب. ليس لديه أيُّ اعتقادٍ ولكن يلبسها للزِّينة كحال بعض الشَّباب -هدانا الله وإيَّاهم-، فكلُّ من رأى هذا التَّعليق قد يظنُّ أنَّه يجوز، ويكون بذلك قد فتح باب شرِّ علىٰ النَّاس، وفيه تشبُّهُ بالنِّساء والمشركين.

## الدَّليل الأوَّل:

وَقَـوْكِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلْ أَفَرَءَ يَتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ. كَنْ فَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ.

- هذه الأصنام لا تنفع أصحابها لا بجلب نفع ولا بدفع ضرِّ، فليست أسبابًا لـذلك، ويُقاس عليها كلُّ ما ليس بسببٍ شرعيٍّ أو قَدَريٍّ؛ فيُعتبر اتِّخاذه سببًا إشراكًا مع الله سبحانه وتعالىٰ.
  - ﴿ قُلْ حَسْبِيَ ٱللَّهُ ﴾: فيه تفويض الكفاية إلى الله دون الأسباب الوهميَّة.

## الدُّليل الثَّاني:

عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ؛ أَنَّ النَّبِي ﷺ رَأَى رَجُلًا فِي يَدِهِ حَلْقَةٌ مِنْ صُفْرٍ، فَقَالَ: «مَا لَهُ هُوهُ»، قَالَ: مِنَ الْوَاهِنَةِ، فَقَالَ: «انْزِعْهَا؛ فَإِنَّهَا لَا تَزِيدُكَ إِلَّا وَهْنَا، فَإِنَّكَ لَوْ مُبِتَّ وَهِيَ هُذه؟»، قَالَ: مِنَ الْوَاهِنَةِ، فَقَالَ: «انْزِعْهَا؛ فَإِنَّهَا لَا تَزِيدُكَ إِلَّا وَهْنَا، فَإِنَّكَ لَوْ مُبِتَّ وَهِيَ عَلَيْكَ مَا أَفْلَحْتَ أَبَدًا». رَوَاهُ أَحْمَدُ بِسَنَدِ لَا بَأْسَ بِهِ.

#### التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

- «حَلْقَةٌ مِنْ صُفْرِ»: حلقةٌ من نحاس ونحوه ولو كانت حديدًا أو خيوطًا.
  - «مَا هٰذه؟»: للتَّثبُّت قبل الإنكار، لأنَّه قد يظنُّ ما ليس بمُنكر مُنكرًا.
- «الْوَاهِنَةِ»: داءٌ يصيب العظام مثل الرُّوماتيزم، قصد بذلكُ أنَّها تدفع عنه هذا المرض وتحميه منه.
  - ﴿ لا تَزِيدُكَ إِلَّا وَهْنًا ﴾: أي ضعفًا في الجسم والاعتقاد، والجزاء من جنس العمل.

## الدَّليل الثَّالث:

وَلَهُ عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ مَرْفُوعًا: «مَنْ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً فَلَا أَتَمَّ اللهُ لَهُ، وَمَنْ تَعَلَّقَ وَدَعَةً فَلَا وَدَعَ اللهُ لَهُ، وَمَنْ تَعَلَّقَ وَدَعَةً فَلَا وَدَعَ اللهُ لَهُ». وَفِي رِوَايَةٍ: «مَنْ تَعَلَّق تَمِيمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ».

- «مَنْ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً»: علَّقها وتعلَّق قلبه بها، ولهذا قال: «تَعَلَّقَ» ولم يقل: علَّق.
  - «فَلَا أَتَمَ اللهُ لَهُ»: إمَّا أنَّ هذا دعاءٌ عليه، أو خبر مَحضٌ.
  - ﴿ وَمَنْ تَعَلَّقَ وَدَعَةً ﴾: أشياء تُؤخذ من البحر كالأصداف.
  - وفَلا وَدَعَ اللهُ لَهُ": لا تركه الله في دعة، أي: سكون، فعُومِل بنقيض قصده.
- «فَقَدْ أَشْرَكَ»: شركًا أكبر إن اعتقد أنَّها تُؤثِّر بذاتها دون أمر الله، وإلَّا فهو أصغر.

## الدُّليل الرَّابع:

وَلاِبْنِ أَبِي حَاتِمٍ عَنْ حُذَيْفَةَ؛ أَنَّهُ رَأَىٰ رَجُلًا فِي يَدِهِ خَيْطٌ مِنَ الْحُمَّىٰ، فَقَطَعَهُ، وَتَلَا قَوْلَهُ: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُ ثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾.

- «مِنَ الْحُمَّىٰ»: أي بسبب الحُمَّىٰ لتبرد عليه أو يشفىٰ منها.
- ﴿ فَقَطَعَهُ »: تغييرًا للمُنكر باليد، وفيه قوَّة السَّلف في تغيير المُنكر.
- حكم التّعليق: التّعليق كلُّه مُحرَّمٌ: الحلقة، والخيط، والودع، والتَّمائم، وأعين الذِّئاب، والحافر، والنَّعل القديمة، والخرزة الزَّرقاء، والكفُّ، والعين، ورأس الثَّور، وتمثال الأسد، أو بعض الأشجار، والخرق وغيرها.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: التَّغْلِيظُ فِي لُبْسِ الْحَلْقَةِ وَالْخَيْطِ وَنَحْوِهِمَا لِمِثْل ذَلِكَ.

الثَّانِيَةُ: أَنَّ الصَّحَابِيَّ لَوْ مَاتَ وَهِي عَلَيْهِ؛ مَا أَفْلَحَ فِيهِ شَاهِدٌ لِكَلَامِ الصَّحَابَةِ أَنَّ الشِّرْكَ النَّانِيَةُ: أَنَّ الصَّرَ؛ بخلاف الكبائر). الْأَصْغَرَ أَكْبَرُ مِنَ الْكَبَائِر(لأنَّ الشِّرك لا يُغفر ولو كان أصغر؛ بخلاف الكبائر).

الثَّالِثَةُ: أَنَّهُ لَمْ يُعْذَرْ بِالْجَهَالَةِ (لم يُعذَر بعد أن بيَّن له ﷺ، والجهل نوعان:

[١] جهلٌ لا يُعذَر فيه، وهو ما كان ناشئًا عن تفريطٍ وإهمالٍ مع قيام المقتضي للتَّعلُّم، فإنَّه لا يُعذر فيه، سواءٌ في الكفر أو في المعاصى.

[7] جهلٌ يُعذر فيه، وهو ما كان ناشئًا عن خلاف ذلك، أي أنَّه لم يهمل ولم يفرِّط ولم يقرِّط ولم يقرِّط ولم يقم المقتضي للتَّعلُّم بأن كان لم يطرأ على باله أنَّ هذا الشَّيء حرامٌ، فإنَّه يُعذر فيه، فإن كان منتسبًا إلى الإسلام؛ لم يضرَّه، وإن كان منتسبًا إلى الكفر، فهو كافرٌ في الدُّنيا، لكن في الآخرة أمره إلى الله).

الرَّابِعَةُ: أَنَّهَا لَا تَنْفَعُ فِي الْعَاجِلَةِ؛ بَلْ تَضُرُّ، لِقَوْلِهِ: «لَا تَزِيدُكَ إِلَّا وَهْنًا».

الْخَامِسَةُ: الْإِنْكَارُ بَالتَّغْلِيظِ عَلَىٰ مَنْ فَعَلَ مِثْلَ ذَلِكَ.

السَّادِسَةُ: التَّصْرِيخُ بِأَنَّ مَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا؛ وُكِّلَ إِلَيْهِ.

السَّابِعَةُ: التَّصْرِيحُ بِأَنَّ مَنْ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً؛ فَقَدْ أَشْرَكَ.

الثَّامِنَةُ: أَنَّ تَعْلِيقَ الْخَيْطِ مِنَ الْحُمَّىٰ مِنْ ذَلِكَ.

التَّاسِعَةُ: تِلَاوَةُ حُذَيْفَةَ الآيَةَ دَلِيلٌ عَلَىٰ أَنَّ الصَّحَابَةَ يَسْتَدِلُّونَ بِالآيَاتِ الَّتِي فِي الشِّرْكِ الثَّاسِعَةُ: تِلَاوَةُ حُذَيْفَةَ الآيَةَ دَلِيلٌ عَلَىٰ أَنَّ الصَّحَابَةَ يَسْتَدِلُّونَ بِالآيَاتِ الَّتِي فِي الشِّرْكِ الْأَصْغَرِ؛ كَمَا ذَكَرَ ابْنُ عَبَّاسِ فِي آيَةِ الْبَقَرَةِ (فِي المحبَّة).

الْعَاشِرَةُ: أَنَّ تَعْلِيقَ الْوَدَعَ مِنَ الْعَيْنِ مِنْ ذَّلِكَ (من التَّمائم الشِّركيَّة).

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: الدُّعَاءُ عَلَىٰ مَنْ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً أَنَّ اللهَ لَا يُتِمُّ لَهُ، وَمَنْ تَعَلَّقَ وَدَعَةً فَلَا وَدَعَ اللهُ لَهُ؛ وَمَنْ تَعَلَّقَ وَدَعَةً فَلَا وَدَعَ اللهُ لَهُ؛ أَيْ تَرَكَ اللهُ لَهُ (لا نخاطب هذا بالتَّصريح ونقول لشخص رأينا عليه تميمةً: لا أتمَّ الله لك، وذلك لأنَّ مُخاطبتنا الفاعل بالتَّصريح والتَّعيين قد يكون سببًا لنفوره، ولكن نقول: دع التَّمائم أو الودع ونقرأ عليه الحديث).

# [٨] بَابُ مَا جَاءَ في الرُّقَى وَالتَّمَائِمُ

لمَاذَا قِالَ: (بَابُ مَا جَاءً) ولم يقل: (من الشِّركَ الرُّقى) كما في الباب السَّابق؟

- ١. لأنَّ الرُّقية تنقسم إلىٰ شرعيَّةٍ وغير شرعيَّةٍ.
- ٢. والتَّمائم كلُّها من الشِّرك، إلَّا إذا كانت من القرآن فهي مُحرَّمةُ.

# الدَّليل الأوَّل:

فِي الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي بَشِيرِ الأَنْصَارِيِّ؛ أَنَّهُ كَانَ مَعَ النَّبِيِّ عَيَّظِهُ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ، فَأَرْسَلَ رَسُولًا: «أَنْ لَا يَبْقَيَنَّ فِي رَقَبَةِ بَعِيرِ قِلَادَةُ مِنْ وَتَرِ - أَوْ: قِلَادَةٌ - إِلَّا قُطِعَتْ».

- «فَأَرْسَلَ»: لتفقُّد أحوالهم بما تقتضيه الشَّريعة.
- «قِلادَةٌ»: يعتقدون أنَّ ذلك يدفع العين عن البعير، وهذا اعتقادٌ فاسدٌّ.

# الدُّليل الثَّاني والثَّالث؛

[٢] وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودِ تَعَالِثُهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ الرُّقَىٰ وَالتَّمَائِمَ وَالتِّولَةَ شِرْكُ». رَوَاهُ أَحْمَدُ وَأَبُو دَاوُدَ.

[٣] وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُكَيْمٍ مَرْفُوعًا: «مَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا وُكِلَ إِلَيْهِ». رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالتِّرْمِذِيُّ.

- «إِنَّ الرُّقِيٰ»: أي الرُّقية المعهودة عندهم وهي الشِّركيَّة، بغير ما ورد به الشَّرع.
- «مَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا وُكِلَ إِلَيْهِ»: ولم يقل: (من علَّق) لأنَّه علَّقها وتعلَّق قلبه بها، فمن تعلَّق بالله تعالىٰ خُذِل.
- لا ينبغي للإنسان أن يُعلِّق نفسه بالسَّبب، بل يعلِّقها بالله، فالمُوظَّف الَّذي يتعلَّق قلبه بمُرتَّبه تعلُّقًا كاملًا مع الغفلة عن المُسبِّب وهو الله، فقد وقع في نوع من الشِّرك، أمَّا إذا اعتقد أنَّ المُرتَّب سببٌ، والمُسبِّب هو الله، فلا ينافي التَّوكُّل.

# شروط الرُّقية الشَّرعيَّة؛

أن تكون من الكتاب أوالسُّنَّة، أو يدعو بأسماء الله وصفاته.

أن يعتقد أنَّها سببٌ شرعيُّ لا تنفع إلَّا بإذن الله. أن تكون بكلامٍ: مفهومٍ، مسموعٍ، ومعلومٍ، باللُّغَة العربيَّة.

إذا اختلَّ شرطٌ من هذه الشُّروط أصبحت رقيةً غير شرعيَّة، وليس هناك رقيةٌ بغير العربيَّة، وليس هناك رقيةٌ بغير العربيَّة، إلَّا إذا كان من باب الدُّعاء فيصحُّ أن يدعو بغير اللُّغة العربيَّة بشرط ألَّا يغيِّر الأسماء الحسنى؛ لأنَّها توقيفيَّةُ (والأسماء تُحكىٰ كما هي في كلِّ اللُّغات).

التَّمَائِمُ: شَيْءٌ يُعَلَّقُ عَلَىٰ الأَوْلادِ عَنِ الْعَيْنِ؛ لَكِنْ إِذَا كَانَ الْمُعَلَّقُ مِنَ الْقُرْآنِ فَرَخَّصَ فِيهِ، وَيَجْعَلْهُ مِنَ الْسَنْهِيِّ عَنْهُ مُ ابْنُ مَنْهُمُ ابْنُ مَسْعُودِ تَعَلِظُتُهُ.

وَالرُّقَىٰ: هِيَ الَّتِي تُسَمَّىٰ الْعَزَائِمَ، وَخَصَّ مِنْهُ الدَّلِيلُ مَا خَلا مِنَ الشَّرْكِ، فَقَـدْ رَخَّـصَ فِيهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِنَ الْعَيْنِ وَالْـحُمَةِ.

وَالتَّوَلَةُ: شَيْءٌ يَصْنَعُونَهُ يَزْعُمُونَ أَنَّهُ يُحَبِّبُ الْمَرْأَةَ إِلَىٰ زَوْجِهَا، وَالرَّجُلَ إِلَىٰ امْرَأَتِهِ.

# من التُّولة خاتم الدَّبلة:

شرك أكبر إذا اعتقد أنَّه مؤثَّرٌ بذاته، وبيده جلب المنافع ودفع المضارِّ.

شرك أصغر إذا اعتقد أنَّه سببٌ في بقاء العلاقة الزَّوجيَّة.

محرّم

وهذا أقلُّ أحواله؛ لأنَّه من عادات النَّصارى، لأنَّهم يعتقدون بوضعه عقيدة التَّثليث، وفيه محذورٌ إن كان من ذهب للرِّجال.

# الدُّليل الرَّابع:

وَرَوَى الإِمَامُ أَحْمَدُ عَنْ رُوَيْفِعِ قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ: «يَا رُوَيْفِعُ، لَعَلَّ الْحَيَاةَ سَتَطُولُ بِكَ، فَأَخْبِرِ النَّاسَ أَنَّ مَنْ عَقَدَ لِحْيَتَهُ، أَوْ تَقَلَدَ وَتَرًا، أَوِ اسْتَنْجَىٰ بِرَجِيعِ دَابَّةٍ أَوْ عَظْم، فَإِنَّ مُحَمَّدًا ﷺ بَرِيءٌ مِنْهُ».

- «أَنَّ مَنْ عَقَدَ لِحْيَتَهُ»: إمَّا من باب التَّكبُّر أو من باب جعلها سببًا لدفع العين.
- «تَقَلَّدَ وَتَرًا»: الوتر: سلكٌ من العصب يُؤخذ من الشَّاة، يُستعمَل لدفع العين.
  - «أو اسْتَنْجَىٰ بِرَجِيع دَابَّةٍ»: إزالة أثر الخارج من السّبيلين بروث الدّوابِّ.
    - «أوْ عَظْم»: هو طعام الجنِّ، والرَّوث علف بهائم الجنِّ.

# الدُّليل الخامس والسَّادس:

[٥] وَعَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ قَالَ: «مَنْ قَطَعَ تَمِيمَةً مِـنْ إِنْسَـانٍ كَـانَ كَعَــِدْلِ رَقَبَةٍ». رَوَاهُ وَكِيعٌ.

[٦] وَلَهُ عَنْ إِبْرَاهِيمَ: «كَانُوا يَكْرَهُونَ التَّمَائِمَ كُلَّهَا؛ مِنَ الْقُرْآنِ وَغَيْرِ الْقُرْآنِ».

• «كَانَ كَعَـدُكِ رَقَبَةٍ»: لأنَّه أعتقه من عبوديَّة الشَّيطان الَّتي فيها الشِّرك، وهذا أعلىٰ من عتقه من عبوديَّة الإنسان، لكن يقطعها بالَّتي هي أحسن.

#### لماذا التّمائم من القرآن؟

لأنَّ فيها امتهانًا للقرآن، فقد يدخل بها الحمام أو تصيبها النَّجاسة. قد نفتح باب شرِّ لأنَّ البعض قد يظنُّ أنَّ التَّمائم كلَّها جائزٌ حتَّىٰ من غير القرآن.

لدخولها تحت قوله ﷺ: «إِنَّ الرُّقَىٰ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّمَائِمَ

كراهة بعض السَّلف لها، والكراهة عند السَّلف تعني السَّلف تعني التَّحريم.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ الرُّقَىٰ وَالتَّمَائِمِ.

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ التَّوَلَةِ.

الثَّالِثَةُ: أَنَّ هَذِهِ الثَّلاثَةَ كُلُّهَا مِنَ الشِّرْكِ مِنْ غَيْرِ استثناءٍ.

الرَّابِعَةُ: أَنَّ الرُّقْيَةَ بِالْكَلَامِ الْحَقِّ مِنَ الْعَيْنِ وَالْحُمَةُ لَيْسَ مِنْ ذَلِكَ (وكذلك يشمل غيرهما كالسِّحر).

الْخَامِسَةُ: أَنَّ التَّمِيمَةَ إِذَا كَانَتْ مِنَ الْقُرْآنِ؛ فَقَدِ اخْتَلَفَ الْعُلَمَاءُ؛ هَلْ هِيَ مِنْ ذَلِكَ أَمْ لا؟ (والأحوط مذهب ابن مسعودٍ تَعَيَّلُكُهُ؛ لأنَّ الأصل عدم المشروعيَّة).

السَّادِسَةُ: أَنَّ تَعْلِيقَ الْأَوْتَارِ عَلَىٰ الدَّوَابِ مِنَ الْعَيْنِ مِنْ ذَلِكُ (من الشِّرك).

السَّابِعَةُ: الْوَعِيدُ الشَّدِيدُ عَلَىٰ مَنْ تَعَلَّقَ وَتَرَّا.

الثَّامِنَةُ: فَضْلُ ثَوَابِ مَنْ قَطَعَ تَمِيمَةً مِنْ إِنْسَانٍ.

التَّاسِعَةُ: أَنَّ كَلَامَ إِبْرَاهِيمَ لَا يُخَالِفُ مَا تَقَدَّمَ مِنَ الاِخْتِلَافِ؛ لِأَنَّ مُرَادَهُ أَصْحَابُ عَبْدِاللهِ بْنِ مَسْعُودٍ (وليس مُراده الصَّحابة نَعَلِظُهُم، ولا التَّابعين عمومًا).

# [٩] بَابُ مَنْ تَبَرَّكَ بِشَجَرَةٍ أَوْ حَجَرٍ وَنَحْوِهِمَا

التَّبرُّك: وهو طلب البركة، ومنه:

تبرُّكُ مشروعٌ:

تبرُّكُ ممنوعٌ: الضَّابط فيه أنَّ كلَّ ما لم يثبت فيه أمرٌ شرعيٌّ أو حسِّيٌّ، مثل التَّمشُّح بحجرة النَّبيِّ ﷺ.

بأمر حسّيِّ: كالتَّبرُّك بدراسة كتب أهل السُّنَّة ككتب شيخ الإسلام.

بأمر شرعيِّ: كالصَّلاة في المسجد الحرام، وقراءة القرآن.

# الدَّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقُوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ أَفَرَءَيْمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَىٰ ﴿ وَمَنَوْةَ ٱلتَّالِثَةَ ٱلْأَخْرَىٰ ﴾ الآياتِ. [٢] عَنْ أَبِي وَاقِدِ اللَّيْتِيِّ قَالَ: خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ إِلَىٰ حُنَيْنِ، وَنَحْنُ حُدَثَاءُ عَهْدِ بِكُفْرٍ، وَلِلْمُشْرِكِينَ سِدْرَةٌ يَعْكُفُونَ عِنْدَهَا، وَيَنُوطُونَ بِهَا أَسْلِحَتَهُمْ، يُقَالُ لَهَا: (ذَاتُ أَنُواطٍ)، فَمَرَرْنَا بِسِدْرَةٍ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ؛ اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنُواطٍ كَمَا لَهُمْ ذَاتُ أَنُواطٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ أَكْبُرُ، إِنَّهَا السُّنَنُ، قُلْتُمْ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ كَمَا قَالَتُ أَنُواطٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ أَكْبُر، إِنَّهَا السُّنَنُ، قُلْتُمْ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ كَمَا قَالَتُ اللهُ وَاللَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ كَمَا قَالَتُ اللهُ وَاللَّهُ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُعَلَونَ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ كَمَا قَالَتُ اللَّهُ اللهُ وَاللَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ كَمَا قَالَتُ اللَّهُ وَاللَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ كَمَا قَالَتُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّذِي اللهُ اللَّهُ وَاللَّذِي اللهُ اللَّهُ وَاللَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ كَمَا قَالَتُ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ هُو اللَّهُ وَاللَّذِي اللهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَلَيْكُمْ وَاللَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ كَمَا قَالَتُ اللَّهُ اللّهُ وَاللَّذِي الللهُ اللَّهُ وَاللَّذِي الللهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ الللل

- ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَىٰ ﴾: أخبروني ما شأن هذه الأصنام الَّتي تعظّمونها وما حالها بالنّسبة إلىٰ هذه الآيات العظيمة كالمعراج، فإنّهم يعتقدون أنّ هذه الأصنام تنفعهم وتضرُّهم، ولهذا يأتون إليها؛ يدعونها، ويذبحون لها، ويتقرّبون إليها.
  - ﴿ اللَّتَ ﴾: [١] تُقرأ بتشديد التَّاء: رجلٌ صالحٌ كان يلتُّ السَّويق للحجَّاج.
     [٢] وتُقرأ بتخفيف التَّاء: اشتقُوا من أسماء الله اسمًا لهذا الصَّنم، وسمَّوه اللَّات.

- ﴿ وَٱلْعُزَّىٰ ﴾: مُشتَقٌّ من اسم الله العزيز.
- - «حُدَثاءً»: قريبو عهد بكفر، وذكر ذلك للاعتذار لطلبهم وسؤالهم.
    - «يَنُوطُونَ»: يُعلِّقون بها أسلحتهم تبرُّكًا.
    - «ذَاتُ أَنْوَاطٍ»: لأنَّها تُعلَّق عليها الأسلحة رجاء بركتها.
- «اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ كَمَا لَهُمْ ذَاتُ أَنْوَاطٍ»: عرفوا أنَّ العبادة توقيفيَّةُ، ولابدَّ لهم من الإذن، لذلك استأذنوا النَّبَيَ ﷺ؛ فعلَّظ لهم الأمر، ولم يقعوا في هذا الشِّرك.
  - «لَتَرْكَبُنَّ»: لتفعلُنَّ مثل فعلهم، ولتقولُنَّ مثل قولهم، ففيه إخبارٌ وتحذيرٌ.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ النَّجْمِ (﴿ أَفَرَءَيْتُمُ اللَّتَ وَالْعُزَّىٰ اللَّا وَمَنَوْهَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴾).

الثَّانِيَةُ: مَعْرِفَةُ صُورَةِ الْأَمُّرِ الَّذِي طَلَّبُوا (إغاضةً للكفَّار لا أن يعبدوها).

الثَّالِثَةُ: كَوْنُهُمْ لَمْ يَفْعَلُوا.

الرَّابِعَةُ: كَوْنُهُمْ قُصَدُوا التَّقَرُّبَ إِلَىٰ اللهِ بِذَلِكَ; لِظَنِّهِمْ أَنَّهُ يُحِبُّهُ.

الْخَامِسَةُ: أَنَّهُمْ إِذَا جَهِلُوا هَذَا؛ فَغَيْرُهُمْ أُوْلَىٰ بِالْجَهْلِ (فلا نغترَّ بعمل النَّاس).

السَّادِسَةُ: أَنَّ لَهُمْ مِنَ الْحَسَنَاتِ وَالْوَعْدِ بِالْمَغْفِرَةِ مَا لَيْسَ لِغَيْرِهِمْ (فلا تذكرهم إلَّا بالجميل؛ لأنَّ الطَّعن فيهم طعنٌ في الله وفي دينه وفي رسوله ﷺ وفيهم).

السَّابِعَةُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّا لَهُ يَعْذِرْهُمْ بَلْ رَدَّ عَلَيْهِمْ بِقَوْلِهِ: «اللهُ أَكْبَرُ! إِنَّهَا السُّنَنُ! لَتَتَّ بِعُنَّ سُنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ»؛ فَغَلَّظَ الْأَمْرَ بِهَذِهِ الثَّلَاثِ.

الثَّامِنَةُ: الْأَمْرُ الْكَبِيرُ - وَهُوَ الْمَقْصُودُ - أَنَّهُ أَخْبَرَ أَنَّ طَلَبَهُمْ كَطَلَب بَنِي إِسْرَائِيلَ لَمَّا قَالُوا لِمُوسَىٰ: ﴿ اَجْعَل لَنَاۤ إِلَهَا ﴾ (ففيه النهي عن التشبه بالمشركين في الألفاظ).

التَّاسِعَةُ: ۚ أَنَّ نَفْيَ هَذَا مِنْ مَعْنَىٰ (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ) مَعَ دِقَّتِهِ وَخَفَائِهِ عَلَىٰ أُولَئِكَ (فالشَّهادة تنفى كَلَّ إِله سوى الله، فكذلك الركة لا تكون من غير الله).

الْعَاشِرَةُ: أَنَّهُ حَلَفَ عَلَىٰ الْفُتْيَا، وَهُوَ لَا يَحْلِفُ إِلَّا لِمَصْلَحَةٍ (أو دفع مفسدةٍ).

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الشِّرْكَ فِيهِ أَكْبَرُ وَأَصْغَرُ; لِأَنَّهُمْ لَمْ يَرْتَدُّوا بِهَذَا.

الثَّانِيَةَ عَشْرَةً. قَوْلُهُمْ: ﴿وَنَحْنَنُ حُدَّنَاءُ عَهْدٍ بِكُفْرٍ ﴾؛ فِيهِ أَنَّ غَيْرَهُمْ لَا يَجْهَلُ ذَلِكَ (فهم يُعذَرون لجهلهم بكونهم حُدثاء عهدٍ بكفر).

الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: التَّكْبيرُ عِنْدَ التَّعَجُّب؛ خِلَافًا لِمَنْ كَرِهَهُ.

الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: سَدُّ الذَّرَائِعِ (وهي الطُّرق الموصلة إلى الشَّيء، والذَّرائع نوعان:

[١] ذرائع إلىٰ أمورٍ مطلوبَةٍ؛ فهذه لا تُسَدُّ، بل تُفتَح وتُطلَب.

[٢] وذرائع إلىٰ أمورٍ مذمومةٍ؛ فهذه تُسَدُّ، وهو مُراد المُؤلِّف رَخِيللهُ).

الْخَامِسَةَ عَشْرَةَ: النَّهْيِ عَنْ التَّشَبُّهِ بِأَهْلِ الْجَاهِلِيَّةِ (لا تختصُّ بما قبل البعثة، بل كلُّ من جهل الحقَّ وعمل عمل الجاهلين؛ فهو من أهل الجاهليّة).

السَّادِسَةَ عَشْرَةَ: الْغَضَبُ عِنْدَ التَّعْلِيم.

السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: الْقَاعِدَةُ الْكُلِّيَّةُ لِقَوْلِهِ : «إِنَّهَا السُّنَنُ» (وهذ للتَّحذير).

الثَّامِنَةِ عَشْرَةَ: أَنَّ هَذَا عَلَمٌ مِنْ أَعْلَامِ النُّبُوَّةِ لِكَوْنِهِ وَقَعَ كَمَا أَخْبَر.

التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ كُلَّ مَا ذَمَّ اللهُ بِهِ الَّيَهُودَ وَالنَّصَارَىٰ فِي الْقُرْآنِ: أَنَّهُ لَنَا.

الْعِشْرُونَ: أَنَّهُ مُتَقَرِّرٌ عِنْدَهُمْ أَنَّ الْعِبَادَاتِ مَبْنَاهَا عَلَىٰ الْأَمْرِ، فَصَارَ فِيهِ التَّنْبِيهُ عَلَىٰ مَسَائِلِ الْقَبْرِ أَمَّا (مَنْ رَبُّكَ؟) فَوَاضِحٌ، وَأَمَّا (مَنْ نَبِيِّكَ؟)؛ فَمِنْ إِخْبَارِهِ بِأَنْبَاءِ الْغَيْبِ، وَأَمَّا (مَنْ نَبِيِّكَ؟)؛ فَمِنْ إِخْبَارِهِ بِأَنْبَاءِ الْغَيْبِ، وَأَمَّا (مَا دِينُكَ؟) فَمِنْ قَوْلِهِمْ «اِجْعَلْ لَنَا إِلَهًا الْخَ» إِلَىٰ آخِرِهِ.

الْحَادِيَةُ وَالْعِشْرُونَ: أَنَّ سُنَّةَ أَهْلِ الْكِتَابِ مَذْمُومَةٌ كَسُنَّةِ الْمُشْرِكِينَ.

الثّانِيَةُ وَالْعِشْرُونَ: أَنَّ الْمُنتَقِلَ مِنَ الْبَاطِلَ الَّذِي إعْتَادَهُ قَلْبُهُ لاَ يُؤْمَنُ أَنْ يَكُونَ فِي قَلْبِهِ بَقِيّةٌ مِنْ تِلْكَ الْعَادَةِ: لِقَوْلِهِ: «وَنَحْنُ حُدَثَاءُ عَهْدٍ بِكُفْرٍ» (ولهذا كان من الحكمة تغريب الزَّاني بعد جلده عن مكان الجريمة، لئلًا يعود إليها، فالإنسان ينبغي أن يبتعد عن مواطن الكفر والشِّرك والفسوق، وطريقة أهل السُّنَّة الأخذ عن العلماء الرَّبَّانيِّين، وأنَّ من رجع إلىٰ السُّنَة وكان في الضَّلال لا يُؤخذ عنه حتَّىٰ يشهد العلماء بصفاء ما يعتقد وزوال ما كان عليه من ضلال).

# [١٠] بَابُ مَا جَاءَ فِي الذَّبْحِ لِغَيْرِ اللَّهِ

لماذا قال: (بَابُ مَا جَاءَ) ولم يقل: (من الشِّرك الأكبر النَّبح لغير الله)؟

- ١. أراد أن يمرِّن الطَّالب على أخذ الحكم من الدَّليل، وهذا من التَّربية العمليَّة.
  - ٢. أو لأنَّ الذَّبح لغير الله ينقسم إلىٰ قسمين جائزِ وشركٍ أكبر.

## الدُّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَنُشَكِي وَمَعْيَاى وَمَمَاقِ لِللهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ اللهُ لَا شَرِيكَ لَهُ ﴿ ﴾ الآيةَ.

[1] وَقُوْلِهِ: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحَـرْ ﴾.

- ﴿ قُلْ ﴾: قل لهؤلاء المشركين مُعلنًا لهم قيامك بالتَّوحيد والخالص.
- ﴿ صَلَاتِ ﴾: أعمالي البدنيَّة، ومن أفضلها الصَّلاة سواءٌ كانت فريضةً أو نافلةً.
  - ﴿ وَنُسُكِ ﴾: ذبيحتي، أعمالي الماليَّة ومن أفضلها الذَّبح لله تعالىٰ.
  - ﴿ وَكُمْيَاى وَمَمَاقِ ﴾: أي التَّصرُّف في وتدبير أمري حيًّا وميتًا لله تعالىٰ.
- ﴿ أَوَّلُ ٱللَّهُ لِمِينَ ﴾: [١] أوَّليَّةً إضافيَّةً، أي: أنا أوَّل المسلمين من هذه الأمَّة.
   [7] أوَّليَّةً مُطلَقةً، ويكون المُراد: أعظم النَّاس إسلامًا وأتمَّهم انقيادًا في الأمم.
  - ﴿ وَأَخُدُ ﴾: اجعل ذبحك لله كما أن صلاتك له، والنحر من العبادات.

# أقسام الذَّبح:

ذبحٌ لغير الله محبّة وتعظيمًا: (شركٌ أكبر) كالذّبح لأصحاب القبور والجنِّ.

ذبحٌ مباحٌ: كشاة اللَّحم، وإكرام الضَّيف، والتِّجارة. ذبح لله تعالى: كالهدي، والأضاحي، والعقيقة، صرفه لغير الله شركً أكبر.

## الدَّليل الثَّالث:

عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبِ سَيَطْنَتُهُ قَالَ: حَدَّثَنِي رَسُولُ اللهِ ﷺ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: «لَعَنَ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ فَيَّرَ مَنَارَ 
ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ، لَعَنَ اللهُ مَنْ لَعَنَ وَالِدَيْهِ، لَعَنَ اللهُ مَنْ آوَى مُحْدِثًا، لَعَنَ اللهُ مَنْ غَيَّرَ مَنَارَ 
الأَرْضِ». رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

• «لَعَنَ»: اللَّعن من الله هو الطَّرد والإبعاد من رحمة الله، يحتمل أنَّه ﷺ يخبر أنَّ الله لعن من ذبح لغير الله، أو أنَّه يدعو: اللَّهمَّ العن من ذبح لغير الله.

# الدُّليل الرَّابع:

وَعَنْ طَارِقِ بْنِ شِهَابٍ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «دَحَلَ الْبَحَنَّةَ رَجُلٌ فِي ذُبَابٍ، وَدَخَلَ النَّارَ رَجُلٌ فِي ذُبَابٍ»، قَالُوا: وَكَيْفَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «مَرَّ رَجُلَانِ عَلَىٰ قَوْمٍ النَّارَ رَجُلٌ فِي ذُبَابِ»، قَالُوا: وَكَيْفَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «مَرَّ رَجُلَانِ عَلَىٰ قَوْمُ اللهِ عَنَىٰ اللهُ عَنَىٰ اللهُ عَنَىٰ اللهُ عَنَىٰ اللهِ عَنَىٰ اللهِ عَنَىٰ اللهِ عَنَىٰ اللهُ عَنَىٰ اللهُ عَنَىٰ اللهُ عَنَىٰ اللهُ عَنَىٰ اللهُ عَنَىٰ اللهُ عَنَالَ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَنَالَ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَنَالَ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ الل

• «فِي ذُبَابِ»: في هنا سببيَّةُ، أي بسبب ذُبابِ.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ قَوْلِهِ: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشَكِي ﴾.

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ قَوْلِهِ: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَـرُ ﴾.

الثَّالِثَةُ: الْبَدَاءَةُ بِلَعْنَةِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ (لأنَّه من الشِّرك، وحقُّ الله أعظم الحقوق).

الرَّابِعَةُ: لَعْنُ مَنْ لَعَنَ وَالِدَيْهِ، وَمِنْهُ أَنْ تَلْعَنَ وَالِدَي الرَّجُلِ فَيَلْعَنَ وَالِدَيْكَ (لأَنَّ السَّبِ بمنزلة المباشر، أو يلعن والديه مباشرةً).

الْخَامِسَةُ: لَعْنُ مَنْ آوَىٰ مُحْدِثًا، وَهُوَ اَلرَّجُلُ يُحْدِثُ شَيْئًا يَجِبُ فِيهِ حَتُّى اللهِ؛ فَيَلْتَجِئَ

إِلَىٰ مَنْ يُجِيرُهُ مِنْ ذَلِكَ (ومن ناصرهم أشدُّ وأعظم ممَّن حماهم، والإحداث يكون: [١] في الدِّين؛ كالبدع الَّتي أحدثها الجهميَّة والمعتزلة والرَّافضة وغيرهم.

[٢] في شؤون الأمَّة؛ كالجرائم وشبهها، فيؤوي اللُّصوص وقُطَّاع الطُّرق).

السَّادِسَةُ: لَعْنُ مَنْ غَيَّرَ مَنَارَ الْأَرْضِ، وَهِيَ الْمَرَاسِيمُ اَلَّتِي تُفَرِّقُ بَيْنَ حَقِّكَ وَحَقِّ جَارِكَ مِنَ اَلْأَرْضِ، فَتُغَيِّرُهَا بِتَقْدِيم أَوْ تَأْخِيرِ.

السَّابِعَةُ: اَلْفَرَقُ بَيْنَ لَعْنِ اَلْمُعَيَّنِ وَلَعْنِ أَهْلِ الْمُعَاصِي عَلَىٰ سَبِيلِ اَلْعُمُومِ (فالأوَّل ممنوعٌ، والثَّاني جائزٌ، فالمُعيَّن ليس لك أن تلعنه، والأصل عدم جواز إطلاق اللَّعن). الثَّامِنَةُ: هَذِهِ الْقِصَّةُ اَلْعَظِيمَةُ، وَهِي قِصَّةُ اَلذُّبَابِ (علىٰ القول بصحَّتها).

التَّاسِعَةُ: كَوْنُهُ دَخَلَ اَلنَّارَ بِسَبَبِ ذَلِكَ اَلذُّبَابِ اَلَّذِي لَمْ يَقْصِدْهُ، بَلْ فَعَلَهُ تَخَلُّصًا مِنْ شَرِّهِمْ (لأَنَّ الإكراه لم يكن عُذرًا مَقبولًا في الأُمم السَّابقة).

الْعَاشِرَةُ: مَعْرِفَةُ قَدْرِ اَلشَّرْكِ فِي قُلُوبِ اَلْمُؤْمِنِينَ؛ كَيْفَ صَبَرَ ذَلِكَ عَلَىٰ اَلْقَتْلِ وَلَمْ يُوافِقْهُمْ عَلَىٰ طَلَبِهِمْ، مَعَ كَوْنِهِمْ لَمْ يَطْلُبُوا إِلَّا اَلْعَمَلَ الظَّاهِرَ؟! (إذا كان في موافقته وعدم صبره ضررٌ على الإسلام، فإنَّه يصبر، وقد يجب الصَّبر).

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ اَلَّذِي دَخَلَ الْنَّارَ مُسْلِمٌ؛ لِأَنَّهُ لَوْ كَانَ كَافِرًا؛ لَمْ يَقُلْ: «دَخَلَ النَّارَ فِي ذُبَاب» (فكان تقريبه هو السَّبب في دخوله النَّار).

الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: فِيهِ شَاهِدٌ لِلْحَدِيثِ اَلصَّحِيحِ: «اَلْجَنَّةُ أَقْرِبُ إِلَىٰ أَحَدِكُمْ مِنْ شِرَاكِ نَعْلِهِ، وَالنَّارُ مِثْلُ ذَلِكَ» (والغرض من هذا التَّرغيب والتَّرهيب).

الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: مَعْرِفَةُ أَنَّ عَمَلَ اَلْقَلْبِ هُوَ اَلْمَقْصُودُ اَلْأَعْظَمُ، حَتَّىٰ عِنْدَ عَبَدَةِ الْأَصْنَامِ (والدَّواء للقلب الكتاب والسُّنَّة، فلا تشغل قلبك بالدُّنيا).

# هل الأولى للإنسان إذا أُكره على الكفر أن يصبر ولو قُتل، أو يوافق ظاهرًا ويتأوَّل؟

- ١. أن يوافق ظاهرًا وباطنًا، وهذا لا يجوز لأنَّه ردَّةٌ.
- ٢. أن يوافق ظاهرًا لا باطنًا، ولكن يقصد التَّخلُّص من الإكراه؛ فهذا جائزٌ.
- ٣. أن لا يوافق لا ظاهرًا ولا باطنًا ويُقتل، وهذا جائزٌ، وهو من الصَّبر، هذا إذا كان موافقة الإكراه يترتَّب عليه ضررٌ في الدِّين للعامَّة، وإلَّا وافق ظاهرًا لا باطنًا.

# [١١] بَابٌ لَا يُذْبَحُ لِلّٰهِ بِمَكَانِ يُذْبَحُ فِيهِ لِغَيْرِ اللّٰهِ

هذا الانتقال من المصنِّف ﴿ اللهُ من أحسن ما يكون؛ فبعد أن ذكر الذَّبح لغير الله، انتقل إلى عدم جواز الذَّبح لله في مكانٍ يُذبح فيه لغير الله، كمن أراد أن يضحِّي لله في مكانٍ يُذبح فيه لأوثانٍ، والحكمة من ذلك ما يلى:

- ١. أنَّه يُؤدِّي إلى التَّشبُّه بالكُفَّار.
- ٢. أنَّه يُؤدِّي إلى الاغترار بهذا الفعل، ويظنُّ أنَّ فعل المشركين جائزٌ.
- ٣. أنَّ المشركين سوف يقوون على فعلهم، وهذا محظورٌ وإغاظتهم مَطلوبةٌ.

# الدَّليل الأوَّل:

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ لَا نَقُمُ فِيهِ أَبَدًا ﴾ الآية.

## سبب إيراد المصنف رَخ الله لهذه الآية:

لمَّا كان مسجد الضِّرار ممَّا اتُّخذ للمعاصي ضرارًا وكفرًا وإرصادًا وتفريقًا بين المؤمنين؛ نهى الله رسوله ﷺ أن يقوم فيه، مع أنَّ صلاته فيه لله؛ فدلَّ على أنَّ كلَّ مكانٍ يُعصى الله فيه أنَّه لا يُقام فيه، ولو بعد زواله، فالصَّلاة عبادةٌ والذَّبح أيضًا. وقريبٌ من ذلك النَّهي عن الصَّلاة عند طلوع الشَّمس وغروبها؛ لأنَّهما وقتان يسجد فيهما الكُفَّار للشَّمس؛ فهذا باعتبار الزَّمن والوقت، والحديث باعتبار المكان.

# الدَّليل الثَّاني:

عَنْ ثَابِتِ بْنِ الضَّحَّاكِ نَعَظِيَّهُ قَالَ: نَذَرَ رَجُلُ أَنْ يَنْحَرَ إِبِلَا بِبُوانَة، فَسَأَلَ النَّبِيَ عَلَيْهُ، فَقَالَ: «فَهَلْ كَانَ فِيهَا وَثَنٌ مِنْ أَوْثَانِ الْجَاهِلِيَّةِ يُعْبَدُ؟»، قَالُوا: لَا، قَالَ: «فَهَلْ كَانَ فِيهَا عَيْدُ مِنْ أَعْيَادِهِمْ؟»، قَالُوا: لَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «أَوْفِ بِنَدْرِكَ، فَإِنَّهُ لَا وَفَاءَ لِيَدُ مِنْ أَعْيَادِهِمْ؟»، قَالُوا: لَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «أَوْفِ بِنَدْرِكَ، فَإِنَّهُ لَا وَفَاءَ لِيَدُر فِي مَعْصِيَةِ اللهِ، وَلا فِيمَا لا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ». رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ، وَإِسْنَادُهُ عَلَىٰ شَرْطِهمَا.

النَّذر: لغةً: العهد والإلزام، وشرعًا: إلزام المُكلَّف نفسه شيئًا غير واجب.

نذرُ لله.

نذرٌ تغير الله (شركٌ أكبر): كالحلف بغير الله في اللَّفظ فقط، لا ينعقد (أي لا وفاء ولا كفَّارة فيه، وفيه التَّوبة إلىٰ الله).

نذرٌ عامٌ: يدخل فيه كلُّ مسلمٍ ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ﴾؛ لأنَّ المسلم نذر فعل الأوامر وترك المناهي.

نذر خاص ً: كأن ينذر شيئًا بعينه.

قبل التَّافُظ به: حكمه: محرَّمُ لنهي النَّبيِّ عَيَّالِيَّةٍ عَالِيَّةٍ عَالِيَّةٍ . عنه، ولو كان خيرًا لنذر النَّبيُّ عَيَّالِيَّةٍ .

بعد التَّلفُّظ به: فيه الوفاء أو كفَّارة اليمين.

طاعةً: يجب الوفاء به، وإن حنث فعليه كفَّارةٌ (مثاله: نذر صلاةً نافلةً).

معصيةً: يحرم الوفاء به ويجب الحنث والكفَّارة (مثاله: نذر فعلًا مُحرَّمًا كالغيبة).

مباحٌ: يُخيَّر بين فعله -أوليٰ- أو الحنث مع الكفَّارة (مثاله: نذر لبس هذا الثَّوب).

اللَّجاج والغضب: كالمباح حكمًا، ويُقصد به معنى اليمين (مثل: نذرمغادرة البلد).

مكروهُ: يُكره الوفاء به ويُستحبُّ الحنث ويكفِّر، (مثل: نذر الالتفات في الصَّلاة).

مطلقُ: الَّذي لم يسمِّ صاحبه شيئًا، فيه الكفَّارة، (كقول: لله عليَّ نذرٌ، ويسكت).

- إذا كان النَّذر لله تعالى فإنَّه ينعقد: فإمَّا أن يفي أو يحنث فتجب عليه الكفَّارة.
- إذا كان لغير الله تعالىٰ لا ينعقد: فلا وفاء ولا كفَّارة، وفيه التَّوبة (شركٌ أكبر).

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ قَوْلِهِ: ﴿ لَا نَقُمُ فِيهِ أَبَدًا ﴾.

الثَّانِيَةُ: أَنَّ اَلْمَعْصِيةِ قَدْ تُؤَثِّرُ فِي اَلْأَرْضِ، وَكَذَلِكَ اَلطَّاعَةُ (لمَّا كانت هذه الأرض مكان شركٍ؛ حرُم أن يعمل الإنسان ما يشبه الشِّرك فيها لمشابهة المشركين).

الثَّالِثَةُ: رَدُّ ٱلْمَسْأَلَةِ ٱلْمُشْكِلَةِ إِلَىٰ ٱلْمَسْأَلَةِ ٱلْبَيِّنَةِ: لِيَزُولَ ٱلْإِشْكَالُ.

الرَّابِعَةُ: اسْتِفْصَالُ ٱلْمُفْتِي إِذَا اِحْتَاجَ إِلَىٰ ذَلِكَ (أو يفصِّل في الجواب).

الْخَامِسَةُ: أَنَّ تَخْصِيصَ ٱلْبُقْعَةِ بِالنَّذُرِ لَا بَأْسَ بِهِ إِذَا خَلَا مِنَ ٱلْمَوَانِعِ (لكن لو خُشي أنَّ العَوامَّ يعتقدون أنَّ في هذا المكان مزيَّةً؛ لكان ممنوعًا).

السَّادِسَةُ: ٱلْمَنْعُ مِنْهُ إِذَا كَانَ فِيهِ وَثَنُّ مِنْ أَوْثَانِ ٱلْجَاهِلِيَّةِ، وَلَوْ بَعْدَ زَوَالِهِ.

السَّابِعَةُ: ٱلْمَنْعُ مِنْهُ إِذَا كَانَ فِيهِ عِيدٌ مِنْ أَعْيَادِهِمْ، وَلَوْ بَعْدَ زَوَالِهِ.

الثَّامِنَةُ: أَنَّهُ لَا يَجُوزُ ٱلْوَفَاءُ بِمَا نَذَرَ فِي تِلْكَ ٱلْبُقْعَةِ لِأَنَّهُ نَذْرُ مَعْصِيةٍ.

التَّاسِعَةُ: اَلْحَذَرُ مِنْ مُشَابَهَةِ اَلْمُشْرِكِينَ فِي أَعْيَادِهِمْ، وَلَوْ لَمْ يَقْصِدْهُ (نصَّ شيخ الإسلام على أنَّ حصول التَّشبُّه لا يُشتَرط فيه القصد، لكنَّه مع القصد يكون أشدَّ إثمًا).

الْعَاشِرَةُ: لَا نَذْرَ فِي مَعْصِيةٍ (المعنىٰ أنَّ النَّذر ينعقد، ولكن لا يُوفَّي).

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: لَا نَذْرَ لِابْنِ آدَمَ فِيمَا لَا يَمْلِكُ (أي: لا وفاء، وما لا يملكه قسمان:

[١] شرعًا: كما لو قال: لله عليَّ نذرٌ أن أعتق عبد فلانٍ، فلا يصحَّ لأنَّه لا يملكه.

[٢] قدرًا: كما لو قال: لله عليَّ نذرٌ أن أطير بيديٌّ؛ فلا يصحُّ لأنَّه لا يملكه).

كفَّارة النَّذر للله ككفارة اليمين؛

- يُخيَّر بين: عتق رقبةٍ مسلمةٍ، أو إطعام عشرة مساكين، أو كسوتهم.
  - فإن لم يجد ينتقل إلى صيام ثلاثة أيَّام متتابعةٍ.

# [١٢] بَابٌ مِنَ الشِّرْكِ النَّدْرُ لِغَيْرِ اللَّهِ

# الدُّليل الأوَّل والثاني:

[١] وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذَرِ ﴾.

[٢] وَقَوْلِهُ: ﴿ وَمَاۤ أَنفَقْتُم مِّن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نَكُذْرٍ فَالِتَ ٱللَّهَ يَعْلَمُكُو. ﴿

مناسبة الآيتين للباب أنَّ النَّذر من الأسباب الَّتي يدخل بها الأبرار الجنَّة، وهو عبادةٌ، فيقتضى أنَّ صرفَه لغير الله شركٌ، وكذلك تعليق الشَّيء بعلم الله والجزاء عليه.

## الدَّليل الثَّالث،

وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ عَائِشَةَ رَضَٰلِيَّهُ عَنْهَا؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ اللهَ فَلْا يَعْصِهِ». فَلْيُطِعْهُ، وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِى اللهَ فَلا يَعْصِهِ».

## الفرق بين نذر الطاعة والمعصية ولغير الله:

نذر الطَّاعة لله:

كالحلف بالله، ينعقد (فيه الوفاء أو الكفَّارة)،

ويجب الوفاء به.

النَّدْر الخير الله: كالحلف بغير الله، لا ينعقد، وفيه التَّوبة، وهو

شركٌ أكر.

نذر المعصية لله: كالحلف بالله، ينعقد (فيه

الوفاء أو الكفاّرة)،

ويحرم الوفاء به.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: وُجُوبُ اَلْوَفَاءِ بِالنَّذْرِ (نذر الطَّاعة فقط إذا كان لله).

الثَّانِيَةُ: إِذَا تَبَتَ كَوْنُهُ عِبَادَةَ اللهِ، فَصَرْفُهُ إِلَىٰ غَيْرِهِ شِرْكٌ.

الثَّالِثَةُ: أَنَّ نَذْرَ ٱلْمَعْصِيَةِ لَا يَجُوزُ ٱلْوَفَاءُ بِهِ (وعليه كفَّارة يمينٍ).

#### ملاحظةٌ :

النَّذر واليمين أحكامهما متقاربةٌ، ولهذا جمع الفقهاء بينهما في باب الأيمان والنُّذور.

# [١٣] بَابٌ مِنَ الشِّرْكِ اللسْتِعَاذَةُ بِغَيْرِ اللهِ (فيمَا لا يقدر عليه إلّا الله)

# الدَّليل الأوَّل:

# وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالُ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِينِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴾.

- ﴿ يَعُونُونَ ﴾: يلتجئون، فالعياذ ممَّا يُخاف، واللِّياذ فيما يُؤمَّل.
- ﴿ فَزَادُوهُمُ رَهَقًا ﴾: الذُّعر والخوف في القلوب، والرَّهق في الأبدان، والاستعاذة بغير الله لا تفيد المستعيذ، بل تزيده رهقًا، وهي شركٌ أكبر، فعُوقب بنقيض

## الدَّليل الثَّاني؛

وَعَنْ خَوْلَةَ بِنْتِ حَكِيمٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهَا قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ نَزَلَ مَنْزِلًا فَقَالَ: (أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ)، لَمْ يَضُرَّهُ شَيْءٌ حَتَّىٰ يَرْحَلَ مِنْ فَقَالَ: (أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ)، لَمْ يَضُرَّهُ شَيْءٌ حَتَّىٰ يَرْحَلَ مِنْ مَنْزِلِهِ ذَلِكَ»، رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

- «مَنْزِلًا»: يشمل من نزله على سبيل الإقامة الدَّائمة، أو الطَّارئة كالسَّفينة مثلًا.
  - «أَعُوذُ»: ألتجئ وأعتصم، «بكلِمَاتِ اللهِ» الكونيّة والشّرعيّة.
  - ◄ «التَّامَّاتِ»: [١] الصِّدق في الأخبار. [٢] العدل في الأحكام.
- «شَرِّ مَا خَلَقَ»: الشَّرُّ لا يُنسب إليه؛ لأنَّه خلق الشَّرَّ لحكمةٍ، أقسام المخلوقات: [١] خيرٌ محضٌ؛ كالجنَّة، والرُّسل، والملائكة.
- [٢] شرُّ محضٌ؛ كالنَّار وأبليس باعتبار ذاتيهما، أمَّا باعتبار حكمة خلقهما فخيرٌ.
  - [٣] فيه شرٌّ وخيرٌ؛ كالإنسان، والجنِّ، والحيوان.
- «لَمْ يَضُرَّهُ شَيْءً»: خبر لا يمكن أن يتخلَّف مُخبره؛ لأنَّه كلام الصَّادق المَصدوق، لكن إن تخلَّف؛ فهو لوجود مانع لا لقصور السَّبب أو تخلُّف الخبر، مثل قراءة الفاتحة على المرضى شفاءٌ، ويقرأها بعض النَّاس ولا يشفى المريض.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْجِنِّ (﴿ وَأَنَهُ كَانَ رِجَالُ مِنَ ٱلْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِحَالِ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴾). الثّانيةُ: كَوْنُهُ مِنَ الشِّرْكِ (الأكبر، أي الاستعاذة بغير الله فيما لا يقدر عليه إلّا الله). الثّالِثَةُ: الإسْتِدْ لاللهُ عَلَىٰ ذَلِكَ بِالْحَدِيثِ ; لِأَنَّ الْعُلَمَاءَ يَسْتَدِلُّونَ بِهِ عَلَىٰ أَنَّ كَلِمَاتِ اللهِ عَيْرُ مَخْلُوقَةٍ، لِأَنَّ الإسْتِعَاذَة بِالْمَخْلُوقِ شِرْكُ (أكبر في مثل هذا الأمر، ولو كانت مخلوقة ما أرشد عَلَيْ إلىٰ الاستعاذة بها).

الرَّابِعَةُ: فَضِيلَةُ هَذَا الدُّعَاءِ مَعَ اخْتِصَارِهِ (لا يضرُّك شيءٌ ما دمت في هذا المنزل). الْخَامِسَةُ: أَنَّ كَوْنَ الشَّيْءِ يَحْصُلُ بِهِ مَنْفَعَةُ دُنْيُوِيَةٌ، مِنْ كَفِّ شَرِّ أَوْ جَلْبِ نَفْعٍ، لا يَـدُلُّ عَلَىٰ أَنَّهُ لَيْسَ مِنَ الشَّرْكِ (فلا يلزم من حصول النَّفع أن ينتفي الشِّرك).

#### فوائد أخرى:

في الحديث أنَّ الشَّرع لا يبطل أمرًا من أمور الجاهليَّة إلَّا ذكر ما هو خيرٌ منه؛ من ذلك أنَّهم في الجاهليَّة كانوا يستعيذون بالجنِّ، فأبدلها الشَّرع بهذه الكلمات. وهذه الطَّريقة السَّليمة الَّتي ينبغي أن يكون عليها الدَّاعية، أنَّه إذا سدَّ علىٰ النَّاس باب الشَّرِّ؛ وجب عليه أن يفتح لهم باب الخير، وهذا له أمثلةٌ كثيرةٌ في الكتاب والسُّنَّة.

# [١٤] بَابُ مِنَ الشِّرْكِ أَنْ يَسْتَغِيثَ بِغَيْرِ اللّٰهِ أَوْ يَدْعُوَ غَيْرَهُ

## الدُّليل الأوَّل إلى الخامس:

[۱] وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ اللَّهُ إِنْكَ إِذَا مِّنَ اللَّهُ إِنْكَ إِذَا مِّنَ اللَّهُ عِضُرٌ فَلَا كَا شَفَ لَهُ وَإِنَّا هُو اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عِضُرٌ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِنَّا هُو اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِضُرٌ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِنَّا هُو اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

[7] وَقَوْلِهِ: ﴿فَأَبِنَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّرْقَ وَأَعْبُدُوهُ ﴾ الآيةَ.

[٣] وَقَوْلِ فِي اللهِ عَلَى يَوْمِ اللهِ مَنَ يَدَعُوا مِن دُونِ اللهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ ﴾ الآيَتَيْن.

[٤] وَقُوْلِهِ: ﴿ أَمَّن يُحِيثُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوءَ ﴾ الآية.

[0] وَرَوَىٰ الطَّبَرَانِيُّ بِإِسْنَادِهِ؛ أَنَّهُ كَانَ فِي زَمَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ مُنَافِقٌ يُؤْذِي الْمُؤْمِنِينَ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ: «إِنَّهُ لَا بَعْضُهُمْ: قُومُوا بِنَا نَسْتَغِيثُ بِرَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ هٰذَا الْمُنَافِقِ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهُ: «إِنَّهُ لَا يُسْتَغَاثُ بِاللهِ عَرَّفِكُ إِللهِ عَرَقِبَلَ».

- ﴿ وَلا تَدْعُ ﴾: دعاء عبادةٍ ومسألةٍ فيما لا يقدر عليه إلَّا الله.
- ﴿عِندَ ٱللَّهِ ﴾: تقديم ما حقَّه التَّأخير للحصر؛ أي فابتغوا الرِّزق حال كونه عند الله
   لا عند غيره، فهم يعبدون هذه الأوثان وهي لا تملك لهم رزقًا أبدًا.
  - ﴿ وَاعْبُدُوهُ ﴾: إشارةٌ إلى أنَّ تحقيق العبادة من طلب الرِّزق وأسبابه.
  - ﴿ وَأَشَّكُرُوا لَكُونَ النَّعِمة إبتلاءٌ وتحتاج شكرًا بالقلب واللِّسان والجوارح.
  - ﴿ عُمِتُ ﴾: لا يطلب من أحد أن يزيل ضرورته ويكشف سوءه وهو لا يستطيع.
    - ﴿مُنَافِقٌ ﴾: المنافق هو الَّذي يُظهر الإسلام ويُبطن الكفر، والإيذاء من عادته.

# أقسام الرِّزق:

خاصٌ بالمؤمنين: وهو الإيمان، والتَّقوى، والعمل الصَّالح. عامٌ: لكلِّ مخلوقٍ، وهو إمَّا حلالُ أو حرامٌ.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: أَنَّ عَطْفَ الدُّعَاءِ عَلَىٰ الاِسْتِغَاثَةِ مِنْ عَطْفِ الْعَامِّ عَلَىٰ الْخَاصِّ. الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ قَوْلِهِ: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ ﴾. الثَّالِثَةُ: أَنَّ هَذَا هُوَ الشِّرْ كُ الْأَكْبَرُ.

الرَّابِعَةُ: أَنَّ أَصْلَحَ النَّاسِ لَوْ فَعَلَهُ إِرْضَاءً لِغَيْرِهِ، صَارَ مِنْ الظَّالِمِينَ (النَّهي مُوجَّـهُ إلىٰ من لا يمكن صدوره منه باعتبار حاله؛ فهو إلىٰ من يمكن منه من باب أولىٰ).

الْخَامِسَةُ: تَفْسِيرُ الآيَةِ الَّتِي بَعْدَهَا (﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَّا هُو ﴾ فإذا كان لا يكشف الضر إلا الله؛ وجب أن تكون العبادة له والاستغاثة.

السَّادِسَةُ: كَوْنِ ذَلِكَ لَا يَنْفَعُ فِي الدُّنْيَا مَعَ كَوْنِهِ كُفْرًا (فخسر الدُّنيا والآخرة).

السَّابِعَةُ: تَفْسِيرُ الآيَةِ الثَّالِثَةِ (﴿فَأَبْنَغُواْ عِندَ اللَّهِ ٱلرِّزْفَ وَأَعْبُدُوهُ ﴾).

الثَّامِنَةُ: أَنَّ طَلَبَ الرِّزْقِ لَا يَنْبَغِي إِلَّا مِنْ اللهِ، كَمَا أَنَّ الجَنَّةَ لَا تُطْلَبُ إِلَّا مِنْهُ.

التَّاسِعَةُ: تَفْسِيرُ الآيَةِ الرَّابِعَةِ (﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾).

الْعَاشِرَةُ: أَنَّهُ لَا أَضَلُّ مِمَّن دَعَا غَيْرَ اللهِ (لأنَّ الاستفهام هنا بمعنى النَّفي).

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّهُ غَافِلٌ عَنْ دُعَاءِ الدَّاعِي لَا يَدْرِي عَنْهُ.

الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ تِلْكَ الدَّعْوَةَ سَبَبٌ لِبُغْضِ المَدْعُوِّ لِلدَّاعِي وَعَدَاوَتِهِ لَهُ.

الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: تَسْمِيَةُ تِلْكَ الدَّعْوَةِ عِبَادَةً لِلْمَدْعُوِّ.

الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: كُفْرُ المَدْعُوِّ بِتِلْكَ الْعِبَادَةِ (ردُّه وإنكاره).

الْخَامِسَةَ عَشْرَةَ: هِيَ سَبَبُ كَوْنِهِ أَضَلَّ النَّاسِ ([١] لأنَّه يدعو دون الله من لا يستجيب.

[٢] أنَّ المَدعُوِّين غافلون عن دعائهم. [٣] أنَّه كافرٌ بعبادتهم.).

السَّادِسَةَ عَشْرَةَ: تَفْسِيرُ الآيَةِ الخَامِسَةِ (﴿ أَمِّن يُحِيثُ ٱلْمُضْطَرِّ إِذَا دَعَاهُ ﴾).

السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: الأَمْرُ العَجِيبُ، وَهُوَ إِقْرَارُ عَبَدَةِ الأَوْثَانِ أَنَّهُ لَا يُجِيبُ المُضْطَرَّ إِلَّا اللهُ، وَلَا يَحْدِيبُ المُضْطَرَّ إِلَّا اللهُ، وَلِأَجْلِ هَذَا يَدَعُونَهُ فِي الشَّدَائِدِ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ.

الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: حِمَايَةُ الْمُصْطَفَىٰ ﷺ حِمَىٰ التَّوْحِيدِ وَالتَّأَدُّبُ مَعَ اللهِ (فهو يعلُّم الأمَّة أن تلجأ إلىٰ الله وحده).

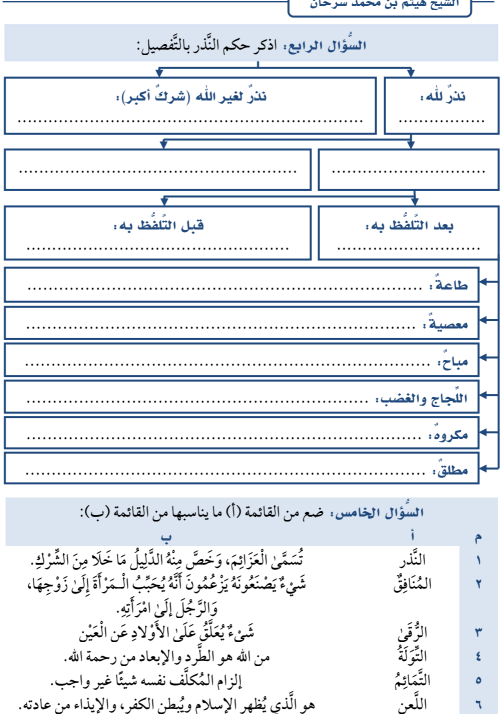
# اختبار القسم الثَّاني (٩ أبواب)

| واع النَّذر التَّالية:                   | : اذكر الفرق بين أن    | السُوَّال الأول                                                                                                 |  |
|------------------------------------------|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| النَّذر لغير اللَّه                      | نذر العصية             | نذر الطَّاعة                                                                                                    |  |
|                                          |                        |                                                                                                                 |  |
|                                          |                        |                                                                                                                 |  |
|                                          |                        |                                                                                                                 |  |
| تيار الرَّقم المناسب لكلَّ عمل:          | الأمرال التالية المدا  | ما ﴿ مُعْلَمُ مُعْلَم |  |
|                                          |                        | ·                                                                                                               |  |
| صغر (٥)، شرك أكبر (٦)، فيه تفصيلُ<br>د د |                        |                                                                                                                 |  |
|                                          | واجب (۸)، مستح         | <b>.</b> .                                                                                                      |  |
| محبَّة النَّبِيِّ عَيَّكِيَّةٍ           | ••••                   | محبَّةِ الزَّوجة                                                                                                |  |
| شُّكُّ في كفر أهل إلكتاب                 | ال                     | المحبَّة مع الله                                                                                                |  |
| لَّعاء علىٰ من تعلَّق وترًا              | ال                     | المُصحف لدفع العين                                                                                              |  |
| خاتم الدَّبلة                            |                        | لعن المُعيَّن                                                                                                   |  |
| تَّمسُّح بالحجرة النَّبويَّة             | JI                     | تعليق التَّمائم                                                                                                 |  |
| تخصيص بقعةٍ بالنَّذر                     |                        | الاستنجاء برجيع أو عظم                                                                                          |  |
| حضور أعياد الكفَّار                      |                        | التَّبرُّك بتلاوة القرآن                                                                                        |  |
| الخوف من الجنِّ النَّا                   |                        | الاستغاثة بالمخلوق                                                                                              |  |
| تعليق آياتٍ من القرآن                    |                        | النَّذر لَغير الله                                                                                              |  |
| التَّميمة من القرآن                      |                        | نذر المعصية                                                                                                     |  |
| لرُّقية بغير اللُّغة العربيَّة           | ١                      | تعليق خرقةٍ أو نعل                                                                                              |  |
| كر أسماء الله بغير العربيَّة             | ذ                      | تعليق خيط الزِّينة                                                                                              |  |
| شرب ماء زمزم للشِّفاء                    |                        | التَّمشُّح بالحجر الأسود                                                                                        |  |
| مرفة مكان مسجد ضرار                      |                        | إتلاف المال للمصلحة                                                                                             |  |
|                                          |                        | قول «نَسْتَغِيثُ برَسُولِ اللهِ ﷺ                                                                               |  |
|                                          |                        |                                                                                                                 |  |
| المناسب أو أكمل العبارة:                 | لاِمة ⊠ في المكان      | السُّؤال الثالث: ضع ع                                                                                           |  |
| سَّادس 🗌 الجميع.                         | الثَّاني 🗌 الباب اللَّ | <ol> <li>القسير التَّوحيد هو:    القسم</li> </ol>                                                               |  |
| 🛘 نهاية الكتاب 🗌 نهاية القسم.            | من الأبواب إلىٰ: 🛚     | <ol> <li>وشرح هذه التَّرجمة ما بعدها</li> </ol>                                                                 |  |

| فسَّر المؤلِّف رَحْمَلِتُهُ التَّوحيد: 🔻 بضدِّه 🗀 بأمورٍ واضحةٍ 🗀 الجميع.                                        | .٣  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| القسم الثَّاني من الكتاب يحتوي علىٰ: 🗆 ٥ 🔲 ٩ 🗆 ٧ أبواب.                                                          | ٤.  |
| ﴿ يُحِينُ مُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ﴾ أي:                                                                              | ٥.  |
| أقسام المحبَّة: ١وحكمها                                                                                          | ۲.  |
| ٦- ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                          |     |
| الحبُّ في الله يكون لـ و و و                                                                                     | ٠,٧ |
| الحبُّ في الله يكون لـ و و                                                                                       | ۸.  |
| t                                                                                                                |     |
| شروط جواز الرُّقية: ١                                                                                            | ٠٩  |
| r                                                                                                                |     |
| سبب إيراد آية ﴿ لَا نَقُمُ فِيهِ أَبَدًا ﴾ في باب (لَا يُذْبَحُ للهِ بِمَكَانٍ يُذْبَحُ فِيهِ لِغَيْرِ اللهِ) هو | ٠١٠ |
|                                                                                                                  |     |
| سبب إيراد ﴿ <u>هُوُفُونَ بِالنَّذْرِ</u> ﴾ في باب (مِنَ الشَّرْكِ النَّذْرُ لِغَيْرِ اللهِ)                      | ۱۱. |
| النَّذر شرعًا:                                                                                                   | ۱۲. |
| انعقاد النَّذر معناه:                                                                                            | ۱۳. |
| «فِيمَا لَا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ» أي:                                                                            | ١٤. |
| «بُوَانَةَ» أي:                                                                                                  | .10 |
| بُني مسجد الضِّرار للكفر و، والـ، والـ، والـ                                                                     | ۲۱. |
| لمَّاذَا لا يُذبح لله بمكانٍ يُذبح فيه لغير الله؟ ١                                                              |     |
| r                                                                                                                |     |
|                                                                                                                  | ۸۱. |
| «آوَىٰ» أي:، «مُحْدِثًا» أي: في أو أو                                                                            | .۱۹ |
|                                                                                                                  | ٠٢. |
| ﴿ وَأَنَاْ أَوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ أي: أو أو                                                                    | ۲۱. |
| ﴿ أَفْرَءَيُثُمُّ ﴾ أي: ﴿ اللَّنَّ ﴾ أي:                                                                         | ۲۲. |
| ﴾ ﴿وَٱلْعُزَّىٰ ﴾ أي: أو من ﴿ وَمَنَوْهَ ﴾ أي: أو من                                                             | ۲۳. |

# التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

| <ol> <li>«أَعُوذُ» أي: «بكَلِمَاتِ اللهِ» أي :</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>٢٠. «أَعُوذُ» أي:</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ونَفْرِق بينهما بأنَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٢٦. أقسام النَّاس في العُذر بالجهل: ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٢٧. يوجد من يصلِّي ويزكِّي ويصوم، ويذهب إلىٰ القبور ويسجد لها فهذا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 🗌 كفرٌ أكِبر 🔻 كفرٌ أصغر 📗 كبيرةٌ 💮 منافقٌ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <ul> <li>٢٨. ينقسم الشِّرك الأكبر إلى:</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <ol> <li>ينقسم الذبح إلى:    اقسام</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٠. ﴿ إِنَّنِي بَرَآءُ مِمَّا تَعَبُدُونَ ﴿ ﴾ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي ﴾ فيها: 🛘 معنىٰ لا إله إلَّا الله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <ul> <li>□ الخالق هو المستحقَّ للعبادة □ عجز الأصنام □ الجميع.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣١. ﴿أَحْبَارَهُمْ ﴾: 🗆 علمائهم 🔻 عُبَّادهم .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٣٢. ﴿وَرُهُبِ نَهُمْ ﴾: 🗆 عُبَّادهم 🗀 علمائهم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٣. ﴿أَرْبَابًا ﴾ شركً في: □ المحبَّة □ الطَّاعة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣٤. أقسام النَّاس في الأخذ بالأسباب: 🗌 طرفان ووسطٌ 🔲 صحيحٌ وشركُ أكبر وأصغر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٥. النَّحر من أعظم العبادات البدنيَّة: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <ul> <li>٣٦. لا يجوز لعن أصحاب المعاصى إلّا على وجه العموم: ☐ صح ☐ خطأ.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٧. على المسلم حفظ لسانه عن اللعن، وعن التلاعن، فلا يلعن إلا من استحق اللعن بنص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| □ عام كالكافرين □ خاص كآكل الربا □ الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <ul> <li>٣٨. لا تجوز الصَّلاة في الأماكن المُعدَّة لمحاربة الله ورسوله إلَّا المساجد:</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| □ صح □ خطأ.<br>٣٩. وإذا أمكن تحويلها لأماكن للطَّاعة حُوِّلت: □ صح □ خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 9 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <ul> <li>٤٠. يصحُّ شدَّ الرَّحل للصَّلاة في مسجد قباء: □ صح □ خطأ.</li> <li>٤١. الذَّهاب إلىٰ أماكن الشِّرك المندثر يصحُّ إذا كان علىٰ وجه التَّذكير: □ صح □ خطأ.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <ul> <li>١٤٠ الدهاب إلى اها كل السرك المددر يضح إذا كان عليه وجه المددير. □ ضح □ خطا.</li> <li>١٤٠ يصح الذَّهاب إلىٰ غار حراءٍ لِمعرفة ما كان عليه النَّبي ﷺ من التَّعبُّد: □ صح □ خطأ.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <ul> <li>١٤٠. يضح اندهاب إلى عار حراء تمعرفه ما كان عليه انتبي إليه من انتعبد. الصح الحطا.</li> <li>١٤٥. المعراج هو رحلته ﷺ من مكَّة إلىٰ بيت المقدس:</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <ul> <li>المعراج هو رحسه وييه من محه إلى بيت المقدس. 	 الصح كا حطا.</li> <li>من غيّر العلامات الَّتي يُهتدئ بها في الطَّريق: 	 من غيّر العلامات الَّتي يُهتدئ بها في الطَّريق: 	 من من غير العلامات الَّت يُهتدئ بها في الطَّريق .</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <ul> <li>عند السعور العارسات اللي يهمدى به ي الطريق. كالمتعول عند الم.</li> <li>ينتقصون الصالحين ويجحدون فضلهم: كالخارُ كالجفارُ كالحفارُ كالحفارُ كالحفارُ كالحفارُ كالحفارُ كالحفارُ كالحفار كالحار كالحفار كالحفا</li></ul> |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |



من الله هو الطُّرد والإبعاد من رحمة الله.

هو الَّذي يُظهر الإسلام ويُبطن الكفر، والإيذاء من عادته.

إلزام المُكلُّف نفسه شيئًا غير واجب.

# ثالثًا: بطلان عبادة ما سوى الله (٤ أبوابِ)

بعد تفسير التَّوحيد ذكر البراهين الدَّالَّة على بطلان عبادة ما سوى الله بأبوابِ أربعةٍ:

- بطلان عبادة الأصنام وما سوى الله تعالى وعبادة النَّبِيِّ عَيْكِيُّة.
- بطلان عبادة الملائكة، وهم أقرب ما يكون إلى الله عدا خواص بني آدم.
  - بطلان الشَّفاعة المنفيَّة لغير الله، وأنَّ الشَّفاعة حتِّ لله تعالىٰ.
    - بطلان هداية التَّوفيق لغير الله، ولا يملكها أحدٌ دون الله.

# [١٥] بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى ﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمُ لَا عَلَقُونَ شَيْعًا وَهُمُ عَلَيْهُ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمُ نَصَّرًا ﴾ الآية

- بيّن الله عجز هذه الأصنام، وأنّها لا تصلح أن تكون معبودةً من أربعة وجوه:
   [١] أنّها لا تخلق، ومن لا يخلق لا يستحقُّ أن يُعبد.
  - [٢] أنَّهم مخلوقون من العدم، فهم مفتقرون إلىٰ غيرهم ابتداءً ودوامًا.
- [٣] أنَّهُم لا يستطيعون نصر ألدَّاعي لهم. [٤] أنَّهم لا يستطيعون نصر أنفسهم.

# الدَّليل الثَّاني: وَقَوْلِهِ: ﴿وَٱلَّذِيكَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ عَمَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴾ الآيَةَ.

- ﴿ وَطُمِيرٍ ﴾: وهي اللُّفافة الرَّقيقة الَّتي علىٰ نواة التَّمر.
  - أبطل الله عبادة ما سواه بأمور:
     [١] أنّهم ليس لهم ملكٌ.
- [٢] أنَّهم لا يسمعون.
- [٣] أنَّنا لو افترضنا أنَّهم يسمعون ما استجابوا، لأنَّهم لا يقدرون على ذلك.
  - [٤] يوم القيامة يأتي الله بما كان يُعبد من دونه فتكفر بشرك من يُشرك بها.

### الدُّليل الثَّالث إلى السَّادس؛

[٣] وَقَوْلِهِ: ﴿ وَٱلَّذِيكَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ عَلَيْمُلِكُونَ مِن قَطْمِيرٍ ﴾ الآية.

[٤] وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ أَنَسٍ قَالَ: شُجَّ النَّبِيُّ عَلَيْهُ يَوْمَ أُحُدٍ، وَكُسِرَتُ رَبَاعِيتُهُ، فَقَالَ: «كَيْفَ يُفْلِحُ قَوْمٌ شَجُّوا نَبِيَّهُمْ؟» فَنَزَلَتْ: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾.

[٥] وَفِيهِ عَنِ ابْنِ عُمَرَ سَمَا اللَّهِ عَلَيْهُمَا: أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ يَقُولُ -إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ فِي الرَّكُعةِ الأَخِيرةِ مِنَ الْفَجْرِ-: «اللَّهُمَّ الْعَنْ فُلَانًا وَفُلَانًا»، بَعْدَ مَا يَقُولُ: «سَمِعَ اللهُ فِي الرَّكُعةِ الأَخْيرةِ مِنَ الْفَجْرِ-: «اللَّهُمَّ الْعَنْ فُلَانًا وَفُلانًا»، بَعْدَ مَا يَقُولُ: «سَمِعَ اللهُ لهَ عَمْدُهُ، رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»؛ فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿ لِيشَ لِكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾.

وَفِي رِوَايَةٍ: يَدْعُو عَلَىٰ صَفْوَانَ بْنِ أُمَيَّةَ، وَسُهَيْلِ بْنِ عَمْرٍو، وَالْحَارِثِ بْنِ هِشَامٍ، فَنَزَلَتْ: ﴿ يَسُ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾.

[7] وَفِيهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَعَالَىٰ قَالَ: قَامَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ حِينَ أُنْزِلَ عَلَيهِ: ﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ اللهُ عَلَيهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَعَالَىٰ قَالَ: (يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ - أَوْ كَلِمَةً نَحْوَهَا - اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ ؛ لا أَغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئًا، يَا عَبَّاسُ بْنَ عَبْدِ المُطَّلِبِ لَا أُغْنِي عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيْئًا، يَا صَفِيّةُ - عَمَّةَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ - لَا أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللهِ شَيْئًا، وَيَا فَاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمَّدٍ، سَلِينِي مِنْ مَا شِئْتِ، لَا أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللهِ شَيْئًا».

- «شُجّ»: الشَّجّة: الجرح في الرّأس والوجه خاصّةً.
- «رَبَاعِيتُهُ»: السِّنَّان المتوسِّطان يُسمَّيان ثنايا، وما يليهما يُسمَّيان رباعيَّتين.
  - فيه أنَّ النَّبيّ عَيْكَةً بشرٌ يصيبه ما يصيب البشر، وبطلان عبادته عَيْكَةً.
  - فيه عبرةٌ للمعتبر؛ بأن لا نستبعد رحمة الله عن أيِّ إنسانٍ كان عاصيًا.
- «صَفْوَان بْن أُمَيَّة، وَسُهَيْل بْن عَمْرِو، وَالْحَارِث بْن هِشَامٍ»، وقد أسلم هؤلاء
   الثَّلاثة وحَسُنَ إسلامهم، فتأمَّل الآن أنَّ العداوة قد تنقلب إلى ولاية.
  - المَنهيُّ عنه هو:

[١] لعن الكفار على وجه التعيين، أمَّا لعنهم عمومًا فلا بأس به، ولا بأس من الدُّعاء على الكافر بقولنا: اللَّهمَّ! أرح المسلمين منه.

[٢] الدُّعاء بالهلاك لعموم الكفَّار، فلم يدع ﷺ عليهم، وقدَّر الله بقائهم.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ الْآيَتَيْنِ (وفيهما بطلان عبادة الأصنام وما سوى الله).

الثَّانِيَةُ: قِصَّةُ أُحُدِ (فيها بطلان عبادته عَيَّكَة فغيره من باب أولي).

الثَّالِثَةُ: قُنُوتُ سَيِّدُ الْمُرْسَلِينَ، وَخَلْفَهُ سَادَاتُ الْأَوْلِيَاءِ يُؤَمِّنُونَ فِي الصَّلَاةِ (لا أحد من هذه الأُمَّة أقرب إلى الله منه ﷺ وأصحابه، ومع ذلك يلجؤون لله، فغيرهم أولى).

الرَّابِعَةُ: أَنَّ الْمَدْعُوَّ عَلَيْهِمْ كُفًّارٌ (ولا يملك عَلَيْهِمْ مُنسِّئًا).

الْخَامِسَةُ: أَنَّهُمْ فَعَلُوا أَشَيَاء مَا فَعَلَهَا غَالِبُ الْكُفَّارِ، مِنْهَا شَحَّهُمْ نَبِيَهِم، وَحِرْصُهُمْ عَلَىٰ قَتْلِهِ، وَمِنْهَا التَّمْثِيلُ بِالْقَتْلَىٰ، مَعَ أَنَّهُمْ بَنُو عَمِّهمْ.

السَّادِسَةُ: أَنْزَلَ اللهُ عَلَيْهِ فِي ذَلِكَ ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأُمْرِ شَيْءُ ﴾ (فالأمر الله).

السَّابِعَةُ: قَوْلُهُ: ﴿ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ ﴾ فَتَابَ عَلَيْهِمْ فَآمَنُوا.

الثَّامِنَةُ: الْقُنُوتُ فِي النَّوَازِلِ (لا يُشرع إلَّا في الأمور الَّتي نزلت من الله كالزَّلازل).

التَّاسِعَةُ: تَسْمِيَةُ الْمَدْعُوِّ عَلَيْهِمْ فِي الصَّلاةِ بِأَسْمَائِهِمْ وَأَسْمَاءِ آبَائِهِمْ (جائزٌ).

الْعَاشِرَةُ: لَعْنُ الْمُعَيَّنِ فِي الْقُنُوتِ (وقع ثمَّ نُهي عنه).

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: قِصَّتُهُ عَلِيَّةٍ لَمَّا أَنْزَلَ عَلَيْهِ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ (امتثل أمر الله).

الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: جَدُّهُ عَلَيْهِ فِي هَذَا الْأَمْرِ، بِحَيْثُ فَعَلَ مَا نُسِبَ بِسَبَيِهِ إِلَى الْجُنُونِ،

وَكَذَلِكَ لَوْ يَفْعَلُهُ مُسْلِمٌ الْآنَ (فيجب بذل الجهد والاجتهاد في الدَّعوة بالحكمة).

الثَّالِثَةَ عَشْرَةً: قَوْلُهُ لِلْأَبْعَدِ وَالْأَقْرَبِ: «لا أُغْنِي عَنْكَ مِنْ اللهِ شَيْئًا» حَتَّىٰ قَالَ «يَا فَاطِمَةُ بِنْتُ مُحَمَّدٍ! لا أُغْنِي عَنْكَ مِنْ اللهِ شَيْئًا» فَإِذَا صَرَّح - وَهُ وَ سَيِّدُ الْمُرْسَلِينَ- بِأَنَّهُ لا يَعُولُ إِلَّا الْحَقَّ، ثُمَّ نَظَرَ فِيمَا يُغْنِي شَيْئًا عَنْ سَيِّدَةِ نِسَاءِ الْعَالَمِينَ، وَآمَنَ الْإِنْسَانُ بِأَنَّهُ لا يَقُولُ إِلَّا الْحَقَّ، ثُمَّ نَظَرَ فِيمَا وَقَعَ فِي قُلُوبِ خَوَاصِّ النَّاسِ الْيَوْمَ، تَبَيَّنَ لَهُ تَرْكُ التَّوْحِيدِ وَغُرْبَةُ الدِّينِ (الَّذي ينفع بالنِّسبة له ﷺ هو الإيمان به واتباعه، ثمَّ إِنَّ المؤمن عاطفتُه وميلُه للرَّسول ﷺ أمرٌ لا يُنكر، لكنَّ الإنسان لا ينبغي له أن يُحكِّم العاطفة، بل يجب عليه أن يتبع ما دلَّ عليه الكتاب والشَّهوات).

# [17] بَابُ قَوْلِ الله تَعَالَى ﴿ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَا اللهِ مَعَانَ قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَا اللهِ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقِّ وَهُوَ الْعَلِيُ الْكِيرُ ﴾

هذا من البراهين الدَّالَة علىٰ أنَّه لا يستحقُّ أحدُ أن يكون شريكًا مع الله؛ لأنَّ الملائكة هم أقرب الخلق إلىٰ الله، عدا خواصِّ بني آدم، ومع ذلك فإنَّه يحصل لهم الفزع عند سماع كلام الله تعالىٰ.

### ماذا يتضمَّن الإيمان بالملائكة؟

- يتضمَّن الإيمان بأنَّهم عالمٌ غيبيُّ، خلقهم الله تعالىٰ من نور، يطيعون الله ولا يعصونه، لهم أرواحٌ وعقولٌ وأجساد وقلوبٌ، نؤمن بهم وبما أخبرنا الله من أعمالهم وصفاتهم وأسمائهم والأخبار الَّتي جاءت عنهم.
- ﴿ فَنَعَ ﴾: أُزيل الخوف المفاجئ عن قلوبهم، ﴿ وَهُو الْعَلِيُ ﴾: أهل السُّنَّة يثبتون لله:
   [١] علوَّ الذَّات، [٢] علوَّ الصَّفات، [٣] علوَّ القهر علىٰ جميع المخلوقات.

#### فوائد الآبة:

- أنَّ الملائكة يخافون الله، قال تعالىٰ: ﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِّن فَوْقِهِمْ ﴾.
- إثبات القلوب للملائكة، قال تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾.
- إثبات أنّهم أجسامٌ وليسوا أرواحًا مُجرَّدةً عن الجسميَّة، قال تعالىٰ: ﴿جَاعِلِ
   الْمَلَكَيِكَةِ رُسُلًا أُوْلِى آَجْنِحَةٍ مَّثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبُكَعً ﴾.
  - أنَّ لهم عقولًا، إذ القلوب مَحمَل العقول.
  - إثبات القول لله تعالى وأنَّه مُتعلِّقٌ بالمشيئة.
- إثبات أنَّ قول الله حقٌّ، والحقُّ في الكلام هو: [١] الصِّدق في الأخبار، [١] والعدل في الأحكام، قال تعالىٰ: ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدَقًا وَعَدَلاً ﴾.



### الدَّليل الثَّاني:

فِي الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ: «إِذَا قَضَى اللهُ الأَمْرَ فِي السَّمَاءِ ضَرَبَتِ الْمَلَائِكَةُ بِأَجْنِحَتِهَا خَصُّعْانًا لِقَوْلِهِ، كَأَنَّهُ سلْسِلَةٌ عَلَىٰ صَفْوَانٍ، يَنْفُذُهُمْ ذَلِكَ حَتَّىٰ إِذَا فُزِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ؛ قَالُوا: مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟، قَالُوا: الْحَقَّ؛ وَهُو يَنْفُذُهُمْ ذَلِكَ حَتَّىٰ إِذَا فُزِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ، قَالُوا: مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟، قَالُوا: الْحَقَّ؛ وَهُو الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ، فَيَسْمَعُهَا مُسْتَرِقُ السَّمْعِ، وَمُسْتَرِقُ السَّمْعِ هَكَذَا بَعْضُهُ فَوْقَ بَعْضٍ – الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ، فَيَسْمَعُهَا مُسْتَرِقُ السَّمْعِ، وَمُسْتَرِقُ السَّمْعِ هَكَذَا بَعْضُهُ فَوْقَ بَعْضٍ – وَصَفَهُ سُفْيَانُ بِكَفِّهِ، فَحَرَفَهَا وَبَدَّدَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ – فَيَسْمَعُ الْكَلِمَةَ فَيُلْقِيهَا إِلَىٰ مَنْ تَحْتَهُ، وَمُشْتَرِقُ السَّمْعِ هَكَذَا بَعْضُهُ أَلْكَاهِنِ، فَرُبَّمَا أَذْرَكَهُ وَصَفَهُ سُفْيَانُ بِكَفِّهِ، فَحَرَفَهَا وَبَدَّدَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ – فَيَسْمَعُ الْكَلِمَةَ فَيُلْقِيهَا إِلَىٰ مَنْ تَحْتَهُ، وَمُ كَذَا وَكَذَا الْمَالِمَةِ الْتَعِي سُمِعَةً اللّهُ الْمَالِمَةِ الْتَعِي سُمِعَتْ مِنَ السَّمَاءِ».

- «صَفْوَانٍ»: هو الحجر الأملس الصَّلب، والسِّلسلة عليه يكون لها صوتٌ عظيمٌ، والمراد تشبيه ما يحصل لهم من الفزع عندما يسمعون كلامه.
  - «يَنْفُذُهُمْ ذَلِكَ»: هذا الصَّوتُ يبلغ منهم كلَّ مبلغ.

### من فوائد من الحديث

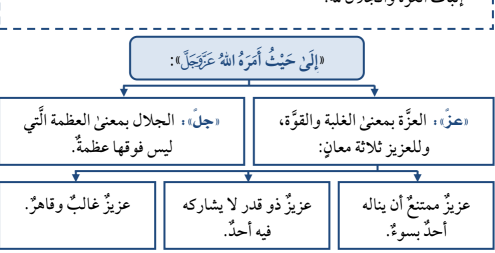
- إثبات القول لله تعالى، وإثبات عظمة الله، ولا يصدر عن الله تعالى إلَّا الحقُّ.
  - إثبات الأجنحة والكلام والعقل للملائكة، وأنَّهم يخافون، ويخضعون لله.
    - أنَّ الله يمكِّن هؤلاء الجنَّ من الوصول إلى السَّماء فتنةً للنَّاس.
      - كثرة الجنِّ، وأجسامهم خفيفةٌ يطيرون طيرانًا.
    - أنَّ الكُهَّان من أكذب النَّاس، ولهذا يضيفون إلى ما سمعوا كذباتٍ كثيرةً.
      - أنَّ السَّاحر يصوِّر للمسحور غير الواقع، فيجب الحذر منه.
        - مراحل استراق السَّمع من الجنِّ:
        - ١. قبل البعثة كان الاستراق بكثرة.
        - ٢. عندما بُعث النَّبِيُّ عَيَّا لِللَّهِ مُنعوا من استراق السَّمع.
        - ٣. بعد موته ﷺ عادوا يسترقون السَّمع لكن بقلَّةٍ.

### الدَّليل الثَّالث:

وَعَنِ النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ سَعُظْتُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ: «إِذَا أَرَادَ اللهُ تَعَالَىٰ أَنْ يُوحِيَ بِالأَمْرِ، تَكَلَّمَ بِالْوَحْيَ أَخَذَتِ السَّمْوَاتِ مِنْهُ رَجْفَةٌ - أَوْ قَالَ: رِعْدَةٌ - شَدِيدَةٌ، خَوْفًا مِنَ اللهِ عَنَّوَجَلَّ، فَإِذَا سَمِعَ ذَلِكَ أَهْلُ السَّمْوَات صَعِقُوا وَخَرُّوا للهِ سُجَّدًا، فَيَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يَرْفَعُ رَأْسَهُ جِبْرَائِيلُ، فَيُكَلِّمُهُ اللهُ مِنْ وَحْيِهِ بِمَا أَرَادَ، ثُمَّ يَمُرُّ جِبْرِائِيلُ عَلَىٰ مَنْ يَرْفَعُ رَأْسَهُ جِبْرَائِيلُ، فَيُكَلِّمُهُ اللهُ مَلائِكَتُهَا: مَاذَا قَالَ رَبُّنَا يَا جِبْرِائِيلُ؟ فَيَقُولُونَ كُلُّهُمْ مِثْلَ مَا قَالَ جِبْرِائِيلُ؟ فَيَتُولُونَ كُلُّهُمْ مِثْلَ مَا قَالَ جِبْرِائِيلُ؟ فَيَتُولُ فَيَتُولُونَ كُلُّهُمْ مِثْلَ مَا قَالَ جِبْرِائِيلُ؟ فَيَقُولُونَ كُلُّهُمْ مِثْلَ مَا قَالَ جِبْرِائِيلُ؟ فَيَتُولُ فَيَتُولُ مَنْ مُنْ عَنْهُمُ مِثْلَ مَا قَالَ جِسَرُائِيلُ؟ فَيَقُولُونَ كُلُّهُمْ مِثْلَ مَا قَالَ جِسَبْرِائِيلُ؟ فَيَقُولُونَ كُلُّهُمْ مِثْلَ مَا قَالَ جِسَامُولُ فَيَقُولُونَ كُلُّهُمْ مِثْلَ مَا قَالَ جِسَبْرِائِيلُ؟ فَيَقُولُونَ كُلُهُمْ عَبْرِائِيلُ بِالْوَحْيِ إِلَىٰ حَيْثُ أَمَرَهُ اللهُ عَرَّوجَلَّ».

#### فوائد من الحديث

- إثبات الإرادة لله، وهي قسمان:
  - إرادةٌ شرعيَّةٌ.
  - ٢. إرادةٌ كونيَّة. "
- أنَّ المخلوقات وإن كانت جمادًا تحسُّ بعظمة الخالق.
- إثبات تعدُّد السَّموات، وأنَّ لكلِّ سماءٍ ملائكةً مُخصَّصين.
- فضيلة جبريل حيث أنَّه المعروف بأمانة الوحي، وأنَّه الأمين.
  - إثبات العزة والجلال لله.



#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ ٱلْآيَةِ (﴿ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۖ قَالُواْ ٱلْحَقَّ ﴾).

الثَّانِيَةُ: مَا فِيهَا مِنَ ٱلْحُجَّةِ عَلَىٰ إِبْطَالِ ٱلشِّرَكِ، خُصُوصًا مَا تَعَلَّقَ عَلَىٰ الصَّالِحِينَ، وَهِي ٱلْآيَةُ ٱلَّتِي قِيلَ إِنَّهَا تَقْطَعُ عُرُوقَ شَجَرَةِ ٱلشِّرْكِ مِنَ ٱلْقَلْبِ.

الثَّالِثَةُ: تَفْسِيرُ قَوْلِهِ ﴿ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْكِيدُ ﴾.

الرَّابِعَةُ: سَبَبُ سُؤَالِهِمْ عَنْ ذَلِكَ (شدَّة خوفهم).

الْخَامِسَةُ: أَنَّ جِبْرِيلَ يُجِيبُهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ بِقَوْلِهِ (قَالَ كَذَا وَكَذَا).

السَّادِسَةُ: ذَكَرَ أَنَّ أَوَّلَ مَنْ يَرْفَعُ رَأْسَهُ جِنْبِرِيلُ (ففيه فضيلته).

السَّابِعَةُ: أَنَّهُ يَقُولُ لِأَهْلِ السَّمَوَاتِ كُلِّهِمْ لِأَنَّهُمْ يَسْأَلُونَهُ (دليلٌ على عظمته بينهم).

الثَّامِنَةُ: أَنَّ اَلْغَشْيَ يَعُمُّ أَهْلَ اَلسَّمَوَاتِ كُلُّهُمْ.

التَّاسِعَةُ: إِرْتِجَافُ السَّمَوَاتِ لِكَلَّامِ اللهِ (تعظيمًا لله).

الْعَاشِرَةُ: أَنَّ جِبْرِيلَ هُوَ اَلَّذِي يَنْتَهِيَّ بِالْوَحْيِ إِلَىٰ حَيْثُ أَمَرَهُ اللهُ (لأنَّه الأمين).

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: ذِكْرُ اِسْتِرَاقِ اَلشَّيَاطِينِ.

الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: صِفَةُ رُكُوبِ بَعْضِهِمْ بَعْضًا.

الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: إِرْسَالُ اَلشِّهَابِ (الَّتِي تحرق مُسترقي السَّمع).

الرَّابِعةَ عَشْرَةَ: أَنَّهُ تَارَةً يُدْرِكُهُ اَلشِّهَابُ قَبْلِ أَنْ يُلْقِيَهَا، وَتَارَةً يُلْقِيهَا فِي أُذُنِ وَلِيِّهِ مِنَ الرَّابِعةَ عَشْرَةَ: أَنَّهُ تَارَةً يُدُرِكُهُ. اَلْإِنْس قَبْلَ أَنْ يُدْرِكَهُ.

الْخَامِسَةَ عَشْرَةَ: كَوْنُ ٱلْكَاهِن يَصْدُقُ بَعْضَ ٱلْأَحْيَانِ.

السَّادِسَةَ عَشْرَةَ: كَوْنُهُ يَكْذِبُ مَعَهَا مِائَةَ كَذْبَةٍ (علىٰ سبيل المبالغة لا التَّحديد).

السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: أَنَّهُ لَمْ يُصَدَّقْ كَذِبَهُ إِلَّا بِتِلْكَ ٱلْكَلِمَةِ ٱلَّتِي سُمِعَتْ مِنْ ٱلسَّمَاءِ.

الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: قَبُولُ ٱلنُّفُوسُ لِلْبَاطِلَ، كَينفَ يَتَعَلَّقُونَ بوَ آحِدَةٍ وَلَا يُعْتَبرُونَ بمِائَةٍ؟!.

التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: كَوْنُهُمْ يَتَلَقَّىٰ بَعْضُهُم مِنْ بَعْضِ تِلْكَ اَلْكَلِمَةَ وَيَحْفَظُونَهَا وَيَسْتَدِلُّونَ بِهَا (لأَنَّها هي الَّتِي تُروِّج بضاعتهم، ولو كانت بضاعتهم كلُّها كذبًا لما راجت).

الْعِشْرُونَ: إِثْبَاتُ اَلصِّفَاتِ خِلَافًا لِلْأَشْعَرِيَّةِ اَلْمُعَطِّلَةِ.

الْحَادِيَةُ وَالْعِشْرُونَ: اَلتَّصْرِيحُ بِأَنَّ تِلْكَ اَلَرَّجْفَةَ وَالْغَشْي خَوْفًا مِنْ اَللهِ عَبْرَكِكْ.

الثَّانِيَةُ وَالْعِشْرُونَ: أَنَّهُمْ يَخِرُّونَ لِلَّهِ سُجَّدًا (تعظيمًا لله واتِّقاءً لما يخشونه).

### [١٧] بَابُ الشَّفاعة

### الماد المعنف نَغْلَلْهُ بهذا الباب؟

- لبطلان شفاعة الأصنام؛ لأنَّ الكفَّار يعتقدون أنَّها تشفع عند الله.
- لأنَّ الله كامل العلم والقدرة والسُّلطان، ليس كملوك الدُّنيا فهم بحاجةٍ إلىٰ شفعاء لقصور علمهم وسلطانهم ونقص قدرتهم، فيساعدهم الشُّفعاء في ذلك، فيتجرَّأ عليهم الشُّفعاء، فيشفعون بدون استئذان.

### الأدلَّة الأوَّل إلى الخامس:

[١] وَقَ وَلِ اللهِ عَبَرَتِكِكَ: ﴿ وَأَنذِرُ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوۤا إِلَى رَبِّهِمُ لَيْسَ لَهُم مِّنِ دُونِهِ وَ لَيُّ وَلَا شَفِيعُ ﴾.

[٢] وَقَوْلِهِ: ﴿ قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾.

[٣] وَقَوْلِهِ: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذِنِهِ ٤ ﴾.

[1] وَقَوْلِهِ: ﴿ وَكُمْ مِن مَلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفَعَنُهُمْ شَيْءًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنُ ٱللَّهُ لِمَن نَشَآءُ وَيَرْضَيَ ﴾.

[٥] وَقَوْلِهِ: ﴿ قُلِ اُدْعُواْ اللَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةِ فِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ، مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ اللَّ <u>وَلَا نَنفَعُ السَّمَوَةِ وَمَا لَهُ</u>، مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ اللَّ <u>وَلَا نَنفَعُ اللَّهُ مِنْهُم مِّن</u> ظَهِيرِ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ اللَّهُ الللللْلِلْمُ اللللْمُلِمِ اللللْمُولِي الللللْمُولِي الللللْمُولِي اللللْمُولِي اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ الللِمُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ ا

- ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ﴾: الإنذار هو الإعلام المتضمّن للتَّخويف، والمعنىٰ ينذر بالقرآن.
- ﴿ وَكُمْ مِن مَلكِ ﴾: يعني: ما أكثر الملائكة الله ين السَّماء، ومع ذلك لا تغني شفاعتهم شيئًا إلَّا بعد إذن الله ورضاه عن الشَّافع والمشفوع له.
  - ﴿ اَدْعُوا ﴾: للتَّحدِّي والتَّعجيز، بمعنى: أحضروهم أو ادعوهم دعاء مسألةٍ.
    - ﴿مِن شِرْكِ ﴾: أي لا يملكون انفرادًا ولا مشاركةً.
    - ﴿مِّن ظَهِيرٍ ﴾: نفى عن الأصنام أن تكون مُعينةً، والظُّهير هو المُعين.

#### التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

- ينتفي عن هذه الأصنام كلَّ ما يتعلَّق به العابدون؛ فهي لا تملك شيئًا على سبيل الانفراد ولا المشاركة ولا الإعانة؛ لأنَّ من يعينك وإن كان غير شريك لك يكون له منَّةٌ عليك؛ فربَّما تحابيه في إعطائه ما يُريد، فإذا انتفت هذه الأمور الثَّلاثة؛ لم يبقَ إلَّا الشَّفاعة، وقد أبطلها الله، فلا تنفع شفاعة هؤلاء.
- وهذه الآية والَّتي تليها قال عنها ابن القيم ﴿ لَيُلَلُّهُ تَعَالَىٰ: (هِ عِي الآية الَّتِي تقطع عروق شجرة الشَّرك من القلب).

# أقسام الشُّفاعة (هي التُّوسُّط للغيربجلب منفعة أو دفع مضرَّةٍ)

#### مثىتة

أثبتها الله تعالىٰ لنفسه، وتُطلب منه بشروطِ:

- الإذن بالشَّفاعة.
- الرِّضاعن الشَّافع.
- الرِّضاعن
   المشفوع له.

### منفيَّةٌ

هي الَّتي نفاها القرآن، وهي الَّتي تُطلب من غير الله فيما لا يقدر عليه إلَّا الله، وهي الَّتي فيها الشِّرك الأكر.

### فيما يقدر عليه العبد وهذه تصحُّ بشرط أن يكون الشَّافع:

- حيًّا.
- قادرًا.
- حاضرًا.
  - سببًا.

# ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَهَ وَتِ لَا تُغْنِي شَفَعَنُهُمْ شَبًّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ﴾

# عامّة للنّبي عَلَيْه ولجميع الأنبياء والملائكة والموحدين والأفراط (الأطفال الصّغار):

- الشُّفاعة في رفع درجات المؤمنين.
- الشَّفاعة فيمن استحقَّ النَّار من الموحِّدين أن لا يدخلها.
- الشَّـفاعة فـيمن دخـل النَّار مـن
   الموحِّدين أن يخرج منها.

### خاصَّةً بالنَّبِيِّ عَلَيْكَةٍ لا يشاركه فيها أحدٌ:

- الشَّفاعة العظمئ، وهي المقام
   المحمود الذي وعده الله.
- شفاعته ﷺ في عمه أبي طالبٍ أن يُخفَف عنه العذاب.
- شفاعته ﷺ في فتح أبواب الجنَّة لأهلها.

قَالَ أَبُو الْعَبَّاسِ: «نَفَى اللهُ عَمَّا سِوَاهُ كُلَّ مَا يَتَعَلَّقُ بِهِ الْـمُشْرِكُونَ، فَنَفَىٰ أَنْ يَكُونَ لِغَيْرِهِ مِلْكُ، أَوْ قِسْطُ مِنْهُ، أَوْ يَكُونَ عَوْنًا للهِ، وَلَمْ يَبْقَ إِلَّا الشَّـفَاعَةُ، فَبَيَّنَ أَنَّهَا لَا تَنْفَعُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّبُّ، كَمَا قَالَ: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ ۖ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾.

فَهٰذه الشَّفَاعَةُ الَّتِي يَظُنُّهَا الْمُشْرِكُونَ هِيَ مُنْتَفِيَةٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، كَمَا نَفَاهَا الْقُرْآنُ، وَأَخْبَرَ النَّبِيُ عَلَيْهُ أَنَّهُ يَأْتِي فَيَسْجُدُ لِرَبِّهِ وَيَحْمَدُهُ - لَا يَبْدَأُ بِالشَّفَاعَةِ أَوَّلًا - ثُمَّ يُقَالُ لَهُ: «ارْفَعْ النَّبِيُ عَلَيْهِ أَنَّهُ يَأْتِي فَيَسْجُدُ لِرَبِّهِ وَيَحْمَدُهُ - لَا يَبْدَأُ بِالشَّفَاعَةِ أَوَّلًا - ثُمَّ يُقَالُ لَهُ: «ارْفَعْ رَأْسَكَ، وَقُلْ يُسْمَعْ، وَسَلْ تُعْطَ، وَاشْفَعْ تُشَفَّعْ».

وَقَالَ لَهُ أَبُو هُرَيْرَةَ: مَنْ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ؟ قَالَ: «مَنْ قَالَ: (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ) خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ»، فَتِلْكَ الشَّفَاعَةُ لأَهْلِ الإِخْلَاصِ بِإِذْنِ اللهِ، وَلَا تَكُونُ لِمَنْ أَشْرَكَ بِاللهِ.

وَحَقِيقَتُهُ: أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ هُوَ الَّذِي يَتَفَضَّلُ عَلَىٰ أَهْلِ الإِخْلَاصِ، فَيَغْفِرُ لَهُمْ بِوَاسِطَةِ دُعَاءِ مَنْ أَذِنَ لَهُ أَنْ يَشْفَعَ لِيُكْرِمَهُ، وَيَنَالَ الْمَقَامَ الْمَحْمُودَ.

فَالشَّفَاعَةُ الَّتِي نَفَاهَا الْقُرْآنُ مَا كَانَ فِيهَا شِرْكُ، وَلِهٰذا أَثْبَتَ الشَّفَاعَةَ بِإِذْنِهِ فِي مَوَاضِعَ، وَقَدْ بَيَّنَ النَّبِيُ عَلِيلِهِ أَنَّهَا لَا تَكُونُ إِلَّا لِأَهْل التَّوْحِيدِ وَالإِخْلاصِ»، انْتَهَىٰ كَلامُهُ.

#### المسائل:

ا**لْأُولَىٰ**: تَفْسِيرُ الْآيَاتِ (وهي خمسٌ).

الثَّانِيَةُ: صِفَةُ الشَّفَاعَةِ الْمَنْفِيَّةِ (وهي ما كان فيها شركٌ).

الثَّالِثَةُ: صِفَةُ الشَّفَاعَةِ الْمُثْبَتَةِ (وهي شفاعة أهل التَّوحيد بعد إذن الله جلَّ وعلا ورضاه عن الشَّافع والمشفوع).

الرَّابِعَةُ: ذِكْرُ الشَّفَاعَةِ الْكُبْرَىٰ، وَهِيَ الْمَقَامُ الْمَحْمُودُ (لأهل الموقف للقضاء بينهم). الْخَامِسَةُ: صِفَةُ مَا يَفْعَلُهُ عَلَيْكُ أَنَّهُ لَا يَبْدَأُ بِالشَّفَاعَةِ، بَلْ يَسْجُدُ، فَإِذَا أُذِنَ لَهُ شَفَعَ (وهذا يدلُّ على عظمة الرَّبِّ تعالىٰ وكمال أدب النَّبِيِّ عَلَيْكُ ).

السَّادِسَةُ: مَنْ أَسْعَدُ النَّاسِ بِهَا؟ (أهل التَّوحيد والإخلاص).

السَّابِعَةُ: أَنَّهَا لَا تَكُونُ لِمَنْ أَشْرَكَ بِاللهِ.

الثَّامِنَةُ: بَيَانُ حَقِيقَتَهَا (اللهَ سُبْحَانَهُ هُوَ الَّذِي يَتَفَضَّلُ عَلَىٰ أَهْلِ الإِخْلَاصِ، فَيَغْفِرُ لَهُمْ بوَاسِطَةِ دُعَاءِ مَنْ أَذِنَ لَهُ أَنْ يَشْفَعَ لِيُكُرِمَهُ، وَيَنَالَ الْمَقَامَ الْمَحْمُودَ).

# [١٨] بَابُ قُوْل اللّٰه تَعَالَى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهُدِى مَنْ أَخْبَبْتَ ﴾ الآية

### الدَّليل الثَّاني:

فِي الصَّحِيحِ عَنِ ابْنِ الْمُسَيَّبِ، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: لَـمَّا حَضَرَتْ أَبَا طَالِبِ الْوَفَاةُ، جَاءُهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ، وَعِنْدَهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّةَ وَأَبُو جَهْل، فَقَالَ لَهُ: «يَا عَمِّ، قُلْ: لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ كَلِمَةً أُحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللهِ»، فَقَالَا لَهُ: أَتَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، وَأَبَىٰ أَنْ يَقُولَ: عَلَيْهِ النَّهُ عَلَيْهِ النَّهُ عَلَيْهِ النَّهُ عَلَيْهِ النَّهُ عَلَيْهِ اللهِ عَنْدَ الله عَنَّالَ اللهُ عَنَّهُ عَلَى مِلَّةِ عَبْدِ الْمُطَّلِب، وَأَبَىٰ أَنْ يَقُولَ: لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ عَنَّالَ اللهُ فِي أَبِي طَالِبٍ: ﴿ وَاللّٰهِ اللهُ فِي أَبِي طَالِبٍ: ﴿ إِللّٰهُ اللهُ فِي أَبِي طَالِبٍ: ﴿ إِلّٰكَ لَا تَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴿ فَي مَن يَشَاءُ ﴿ ..

#### أقسام الهداية:

هداية الدُلالة والإرشاد: يملكها عَلَيْهُ ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِىٓ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾. هدایة التَّوفیق: لایملکها إلَّا الله ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبُتَ ﴾.

- جاء به ليبيِّن أنَّه لا يستطيع أحدٌ أن يهدي أحدًا هداية توفيق، فيقوم بما أمر الله به.
  - إشكال: كيف يحبُّ النَّبيُّ عَيَّكِيَّةٍ أبا طالبٍ وهو كافرٌ؟

الجواب: إمَّا أن يكون تقدير الكلام: [١] من أحببتَ هدايته لا من أحببتَه هو (وهذا أقوى الأقوال)، [٢] أو من أحببتَ محبَّةً طبيعيَّةً، وهي جائزةٌ، [٣] أو من أحببتَه قبل النَّهي عن محبَّة الكفار.

- «جَاءهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ»: فيه استحباب زيارة الكافر إذا رُجى إسلامُه.
- «يَا عَمِّ»: أتى بهذه الكنية الدَّالَّة على العطف، وهذا من الحكمة في الدَّعوة.
- كيف نجمع بين هذا الحديث وقول العلماء يُسنُّ تلقين المحتضر لكن دون قول؟ الجواب أنَّ أبا طالبٍ كان كافرًا، فإذا قيل له: قل وأبيٰ؛ فهو باق عليٰ كفره، لم يضرَّه التَّلقين بهذا، بخلاف المسلم فهو عليٰ خطر؛ لأنَّه ربَّما يضرُّه التَّلقين.

«حَضَرَتْ» أي: [١] ظهر عليه علامات الموت ولم ينزل به، وعلى هذا فهل فتُقبل توبته، والقول الشاني أنَّها لا تُقبل، لأنَّ الآية ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَ ثُهُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيَّاتِ حَتَى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ منطبقةٌ تمامًا على الحديث.
 [٢] لأنَّه قال: «أُحَاجُ لَكَ»، ولم يجزم بنفعها له.

[٣] هذا الأمر خاصٌّ بالنَّبِيِّ ﷺ يشفع في عمِّه مع كفره.

المسيّب وعبد الله بن أبي أميّة أسلما تَعَالله بن أبي طالبٍ وأبي جهل.

«هُوَ عَلَىٰ مِلَّةِ»: وضع مكان (أنا) الضَّمير (هو)، ففيه تحقيق الرُّواة للتَّوحيَّد.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ قَوْلِهِ: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْكَ وَلَاكِنَّ اللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ الْآية.

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ قَوْلِهِ ﴿ مَاكَانَ لِلنَّبِيِّ ﴾ ٱلآية (يحرم إظهار الحزن لموتهم وتعزيتهم). الثَّالِثَةُ: وَهِيَ ٱلْمَسْأَلَةُ، ٱلْكَبِيرَةُ، تَفْسِيرُ قَوْلِهِ: ﴿ قُلْ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ﴾ بِخِلَافِ مَا عَلَيْهِ مَنْ يَدَّعِي ٱلْعِلْمُ (ولهذا أبيٰ أن يقولها).

الرَّابِعَةُ: أَنَّ أَبَا جَهْل وَمَنْ مَعَهُ يَغْرِفُونَ مُرَادَ اَلنَّبِيِّ ﷺ إِذَا قَالَ لِلرَّجُلِ قُلْ: (لَا إِلَـهَ إِلَّا اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَنْ أَبُو جَهْل أَعْلَمُ مِنْهُ بِأَصْل اَلْإِسْلَام.

الْخَامِسَةُ: جَدُّهُ عَيْقِةٍ وَمُبَالَغَتَّهُ فِي إِسْلاَمٍ عَمِّهِ ([١] لقرابته، [٢] لما أسدى للرّسول عَيْقِةٍ

والإسلام من معروفٍ؛ فهو على هذا مُشكورٌ، وإن كان على كفره مأزورًا).

السَّادِسَةُ: اَلرَّدُ عَلَىٰ مَنْ زَعَمَ إِسْلامَ عَبْدِ اَلْمُطَّلِبِ وَأَسْلافِهِ (ملَّتهم الكفر).

السَّابِعَةُ: كَوْنُهُ عَلَيْهِ إِسْتَغْفَرَ لَهُ فَلَمْ يَغْفِرْ لَهُ، بَلْ نُهِيَ عَنْ ذَلِكَ (الأمر بيد الله). الثَّامِنَةُ: مَضَرَّةُ أَصْحَابِ اَلسُّوءِ عَلَىٰ اَلْإِنْسَانِ.

التَّاسِعَةُ: مَضَرَّةُ تَعْظِيمَ الْأَسْلَافِ وَالْأَكَابِرِ (إذا كانوا على الباطل).

الْعَاشِرَةُ: اَلشُّبْهَةُ لِلْمُبْطِلِينَ فِي ذَلِكَ؛ لِاسْتِدْلَالِ أَبِي جَهْل بِذَلِكَ.

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: اَلشَّاهِدُ لِكُوْنِ اَلْأَعْمَالِ بِالْخَوَاتِيمِ الْأَنَّهُ لَوٌّ قَالَهَا لَنَفَعَتْهُ.

الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: التَّأَمُّلُ فِي كِبَرِ هَذِهِ الشُّبْهَةِ فِي قُلُوبِ الضَّالِّينَ؛ لِأَنَّ فِي الْقِصَّةِ أَنَّهُمْ لَمْ يُجَادِلُوهُ إِلَّا بِهَا، مَعَ مُبَالَغَتِهِ عَيَّاتٍ وَتَكْرِيرِهِ؛ فَلِأَجْلِ عَظَمَتِهَا وَوُضُوحِهَا عِنْدَهُمْ إِنَّ الْقَصَرُوا عَلَيْهَا (وهي شبهة تعظيم الأسلاف والأكابر).

# اختبار القسم الثَّالث (٤ أبواب)

| السُّوال الأوَّل: اذكر أبواب هذا القسم وسبب إيراد المصنِّف لكلِّ باب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| عنوانه سبب إيراد المصنّف يَخْلَلْهُ للباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | م   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ١   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۲   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٣   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٤   |
| السُّوَالِ الثَّاني: بيِّن أحكام الأعمال التَّالية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| <br>جائزٌ (۱)، غير جائز (۲)، شركٌ أكبر (۳)، مُستحبُّ/ سنَّة (٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| طلب الشَّفاعة من الأموات التَّوسُّل بجاه النَّبِي عَيَّالِيْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| عيادة المريض المشرك تلقين المحتضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| لعن المُعيَّن لعن عموم الكفَّار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| السُّوَّالِ الثالث: ضع علامة 🗵 في المكان المناسب أو أكمل الفراغ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
| القسم الثَّالث في كتاب التَّوحيد هو:   تفسير التَّوحيد   بطلان عبادة ما سوى الله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٠.١ |
| ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۲.  |
| ي روي المرابع | .٣  |
| بيَّن الله عَجْزُ وبُطِّلانَ عَباْدة الأصنام في: ﴿ أَيُشُرِّكُونَ ﴾ من: 🗆 ٤ أوجهٍ 🗆 ٣ أوجهٍ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٤.  |
| ﴿وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِدِ ﴾ دعاء: 🗌 عبادةٍ 🏻 مسألةٍ 🔻 يشمَل الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٥.  |
| لا نستبعد رحمة الله عن أيِّ إنسانٍ كان عاصيًا إلَّا أئمَّة الكفر: 🗌 صح 🔲 خطأً.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٦.  |
| قول المؤلِّف أنَّ المدعوَّ عليهم كفَّارٌ مراده الإعلام بكفرهم: □صح □ خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٠.٧ |
| قول المؤلِّف: (قنوت سيِّد المُرسَلين) مُرادُه: 🗆 جواز القنوت 🛘 لا أحـد مـن هـذه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۸.  |
| الأمَّة أقرب إلىٰ الله مِنِ الرَّسول ﷺ والصَّحابة، ومع ذلك يلجؤون إلىٰ الله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| كيفِ ندعوٍا علىٰ الكُفَّار؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٠٩  |
| ﴿فُرِيَعَ﴾: أُزيل الخوف ( 🗖 المُفاجئ ء 🛚 المُستمرُّ) عن قلوبهم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠١٠ |
| (كُوْنُهُ يَكْذِبُ مَعَهَا مِائَةَ كَذْبَةٍ) علىٰ سبيل: 🔲 المبالغة ۖ 🔲 التَّحديد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | .11 |
| ﴿ وَكُمْ مِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ جمعت شروط الشَّفاعة الثَّلاثة: 🗌 صح 🗌 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۱۲. |
| كلُّ شفاعةٍ فيها شركٌ فهي شفاعةٌ: 🛚 منفيَّةٌ 🗎 شركيَّةٌ 🗎 الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٠١٣ |

|                                                                                                                                                                                |                                                                                                                |                           | ١٤. الشَّــفاعة لا يُــراد بهــا مع<br>□ خطأ)، وإنَّما يقصد به                            |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| :                                                                                                                                                                              | الشِّرك من القلب:                                                                                              | عروق شجرة                 | ١٥. الآية الَّتي قيل عنها: تقطع                                                           |  |  |
|                                                                                                                                                                                | ، والمنفيَّة هم                                                                                                |                           | ١٦. الهداية المُثبتة هي:                                                                  |  |  |
| :<br>□ هدائته □ محيَّةً طبعيَّةً                                                                                                                                               | ﴾ أي: من أحست                                                                                                  | ى مَنْ أَحْبَلْتُ         | <ol> <li>الهداية المُثبتة هي:</li> <li>معنى الآية ﴿ إِنَّكَ <u>لَا تَمْدِة</u></li> </ol> |  |  |
| * ** *                                                                                                                                                                         | ب ي ن<br>حميع.                                                                                                 | <u> </u>                  | ت عن محبَّة الـ النَّهي عن محبَّة الـ النَّهي عن محبَّة الـ                               |  |  |
|                                                                                                                                                                                | ٠٠ ا                                                                                                           | )<br>)) أي:               |                                                                                           |  |  |
|                                                                                                                                                                                |                                                                                                                |                           | ١٩. ملَّة عبدالمطلَّب هي:                                                                 |  |  |
|                                                                                                                                                                                |                                                                                                                |                           | .›. «أُحَاجُّ» أي: 🗌 أذكرها -                                                             |  |  |
|                                                                                                                                                                                |                                                                                                                |                           | ٩                                                                                         |  |  |
| <ul> <li>٢١. يُسَنَّ تلقين المحتضر (لا إله إلا الله) بقولنا له: (قل) والدَّليل فعله ﷺ مع عمِّه: □ صح الله عليه الله عليه عمِّه الله الله الله الله الله الله الله ال</li></ul> |                                                                                                                |                           |                                                                                           |  |  |
| ن المحتصر لا إنه إلا الله بدون                                                                                                                                                 | للماء. <i>(</i> يسن تلفير                                                                                      | نه و بین قو ۱ انع         | •                                                                                         |  |  |
| قول: قل)                                                                                                                                                                       |                                                                                                                |                           |                                                                                           |  |  |
| •••••                                                                                                                                                                          |                                                                                                                | ١ .                       | ٢٢. لماذا قال الرَّاوي: «هُوَ عَلَ                                                        |  |  |
| . 🗖                                                                                                                                                                            | ,                                                                                                              |                           | ٢٣. حرص النّبيّ ﷺ علىٰ إسا                                                                |  |  |
|                                                                                                                                                                                | _                                                                                                              |                           | □ قرابته □ ما أسد:                                                                        |  |  |
| كان علىٰ الباطل.                                                                                                                                                               | مطلقا 🗀 إذا ك                                                                                                  | مذمومٌ: 🗀                 | ٢٤. تعظيم الأسلاف والأكابر                                                                |  |  |
| ىة:                                                                                                                                                                            | كمل أقسام الشَّفاء                                                                                             | وًال الرابع: أَدَ         | السُّ                                                                                     |  |  |
| <b>▼</b>                                                                                                                                                                       |                                                                                                                | 7                         | <b>—</b>                                                                                  |  |  |
| تصحُّ بشرط:                                                                                                                                                                    | هي الَّتي نفاها                                                                                                | :                         | أثبتها الله لنفسه،                                                                        |  |  |
| [١]                                                                                                                                                                            | هي الَّتي نفاها<br>القرآن، وهي الَّتي                                                                          |                           | و تُطلب منه بشروطٍ:                                                                       |  |  |
| [7]                                                                                                                                                                            | *                                                                                                              |                           | [١]                                                                                       |  |  |
| [٣]                                                                                                                                                                            | وحكمها أنّها                                                                                                   |                           | [7]                                                                                       |  |  |
| [٤]                                                                                                                                                                            |                                                                                                                |                           | [٣]                                                                                       |  |  |
| <b>■</b>                                                                                                                                                                       |                                                                                                                |                           |                                                                                           |  |  |
| . اهدّه                                                                                                                                                                        | ا الله ما الله |                           |                                                                                           |  |  |
| عامه نسملومنها:                                                                                                                                                                |                                                                                                                | حاصه باللبي ييتيد، وملها: |                                                                                           |  |  |
|                                                                                                                                                                                |                                                                                                                |                           |                                                                                           |  |  |
| •••••                                                                                                                                                                          | ٦                                                                                                              |                           |                                                                                           |  |  |
| •••••                                                                                                                                                                          | ۳                                                                                                              |                           |                                                                                           |  |  |

# رابعًا: سبب كفر بني آدم (٤ أبواب)

جاء به ليبين أسباب الكفر حتَّىٰ نجتنبها، وجوابًا عن لماذا يقع الكفر في بعض
 الأمَّة؟ أجاب بأبوابِ ثلاثةٍ، والرَّابع فيه أنَّه ﷺ أغلق كلَّ ما يوصل إلىٰ الشِّرك.

[١٩] بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ سَبَبَ كُفْرِ بَنِي آدَمَ وَتَرْكِهِمْ دِينَهُمْ هُوَ الْغُلُوُّ فِي الصَّالِحِينَ

هذا من أعظم الأسباب وأخطرها، وأوَّل شركٍ حدث سببه شبهة الغُلوِّ فيهم.

# الدَّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقَوْلِ اللهِ عَبَرَقِكِ: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَبِ لَا تَغَلُّواْ فِي دِينِكُمْ ﴾.

[7] فِي الصَّحِيحِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَّ اللَّهُ عَنْهُا - فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَالُواْ لَانَذَرُنَّ عَالِهَ تَكُورُ وَلَا شُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَشَرًا ﴾ -؛ قَالَ: (هذه أَسْمَاءُ رِجَالٍ صَالِحِينَ وَلَا نَذُرُنَ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَشَرًا ﴾ -؛ قَالَ: (هذه أَسْمَاءُ رِجَالٍ صَالِحِينَ مِنْ قَوْمٍ نُوحٍ، فَلَمَّا هَلَكُوا أَوْحَىٰ الشَّيْطَانُ إِلَىٰ قَوْمِهِمْ؛ أَنِ انْصِبُوا إِلَىٰ مَجَالِسِهِمُ الَّتِي كَانُوا يَجْلِسُونَ فِيهَا أَنْصَابًا، وَسَمُّوهَا بِأَسْمَائِهِمْ، فَفَعَلُوا، وَلَمْ تُعْبَدْ، حَتَّى إِذَا هَلَكَ كَانُوا يَجْلِسُونَ فِيهَا أَنْصَابًا، وَسَمُّوهَا بِأَسْمَائِهِمْ، فَفَعَلُوا، وَلَمْ تُعْبَدُ، حَتَّى إِذَا هَلَكَ أُولَئِكَ وَنُسِيَ الْعِلْمُ عُبِدَتْ)، وَقَالَ ابْنُ الْقَيِّمِ: (قَالَ غَيْرُ وَاحِدٍ مِنَ السَّلَفِ: لَمَّا مَاتُوا عَكَفُوا عَلَىٰ قُبورِهِمْ، ثُمَّ صَوَّرُوا تَمَاثِيلَهُمْ، ثُمَّ طَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَعَبَدُوهُمْ).

- ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ ﴾: هم اليهود ولهم التّوراة، والنّصاري ولهم الإنجيل.
- ﴿ لَا تَعَن لُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾: أي لا تتجاوزوا الحدَّ مدحًا أو قدحًا، فالنَّصاري غَلُوا في عيسى بِهِ مدحًا فقالوا: ابن الله، وثالث ثلاثة، واليهود غلوا فيه قدحًا.
  - «هَلَكُوا»: أي ماتوا.
  - «أَوْحَىٰ الشَّيْطَانُ»: وسوس الشَّيطان لهم.

- «أَنِ انْصِبُوا»: كلُّ ما يُنصَب من عصًا أو حجرٍ، وذلك أنَّه قال لهم: حتَّىٰ إذا رأيتموها تنشطون في عبادتكم، لكن خالفوا طريق الشَّرع، فالنِّيَّة لا تكفي وحدها، ولابدَّ لها من عمل موافقٍ للشَّرع، فالقصد صحيحٌ والعمل باطلٌ.
  - «حَتَّىٰ إِذَا هَلَكَ أُولِّئِكَ»: الَّذين نصبوا الأصنام وصوَّروا التَّماثيل.
    - القوم الَّذين سبقوا نوحًا ﷺ فعلوا ثلاثة أشياءٍ:
    - «صَوَّرُوا»: تماثیلهم، وفیه خطر التَّصاویر والتَّماثیل.
      - «عَكَفُوا»: على قبورهم.
- ﴿طَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ »: وبعُد عهد النُّبوّة، ففُقد العلم، فحصل الشّرك الأكبر،
   فعبدوها من دون الله، والأصل تعاهد العلم والعمل حتّى لا يقع مثل هذا.

#### مفاسد الغُلوِّ:

- أنَّه تنزيلٌ للمَغلوِّ فيه فوق منزلته إن كان مدحًا، و تحتها إن كان قدحًا.
  - أنَّه يُؤدِّي إلىٰ عبادة هذا المَغلقِّ فيه.
- أنَّه يصدُّ عن تعظيم الله تعالىٰ؛ لأنَّ النَّفس إمَّا أن تشتغل بالباطل أو بالحقِّ.
- أنَّ المَغلوَّ فيه إن كان موجودًا،؛ فإنَّه يزهو بنفسه، وهذه مفسدةٌ تفسد المَغلوَّ فيه إن كانت مدحًا، وتوجب العداوة والبلاء إن كانت قدحًا.

### أقسام النَّاس في الصَّالحين؛

قسمٌ يغلو قدحًا: كاليهود مع عيسىٰ عِلْيَنْ ﴿

قسم يغلو مدحًا: كالنَّصاري مع عيسيٰ إِلَيْنَالْهِ.

قسم توسطوا: لا إفراط ولا تفريط، وهم أهل السُّنَّة.

### الدُّليل الثَّالث إلى الخامس:

[٣] وَعَنْ عُمَرَ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَا تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَىٰ ابْنَ مَـرْيَمَ، إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ، فَقُولُوا: عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ»، أَخْرَجَاهُ.

[٤] وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ سَهِ النَّهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْةِ: «إِيَّاكُمْ وَالْغُلُقَ، فَإِنَّهَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ الْغُلُقُ، فَإِنَّهَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ الْغُلُوُّ».

[٥] وَلِـمُسْلِمٍ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «هَلَكَ الْـمُتَنَطِّعُونَ»، قَالَهَا ثَكَاتًا.

- « لا تُطْرُونِي »: الإطراء المبالغة في المدح، بما يشابه غُلوً النَّصاري وما دونه.
  - «عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ»: هذان الوصفان أصدق وصفٍ وأشرفه له ﷺ.
    - «الْغُلُوُّ»: هو مُجاوزة الحدِّ في الثَّناء وفي التَّعبُّد والعمل.
  - في ماذا أهلكهم الغُلوُّ؟ أهلكهم: [١] في الدِّين، [٢] وفي الأجسام.
- الغُلوُّ أقسامٌ كثيرةٌ: غُلوُّ في العقيدة والعبادة والمعاملة والعادات، ودين الله وسطٌ بين الغالى فيه والجافي عنه.
- «الْـمُتَنَطِّعُونَ»: المتنطِّع هو المتعمِّق والمتقعِّر والمتشدِّق في الكلام والأفعال لما فيه من إعجابِ بالنَّفس، والتَّنطُّع في الدِّين يشبه الغلق، وسببٌ من أسباب الهلاك.

#### المسائل:

الْأُولَى: أَنَّ مَنْ فَهِمَ هَذَا ٱلْبَابَ وَبَابَيْنِ بَعْدَهُ، تَبَيَّنَ لَهُ غُرْبَةُ ٱلْإِسْلَامِ، وَرَأَىٰ مِنْ قُدْرَةِ اللهِ وَتَقْليبهِ لِلْقُلُوبِ اللهِ عَجَبَ.

الثَّانِيَةُ: مَعْرِفَةُ أَوَّلِ شِرْكٍ حَدَثَ فِي الْأَرْضِ كَانَ بِشُبْهَةِ الصَّالِحِينَ.

الثَّالِثَةُ: مَعْرِفَةُ أَوَّلِ شَيْءٍ غُيِّرَ بِهِ دِيْنُ اَلْأَنْبِيَاءِ (وهو الشِّرك)، وَمَا سَبَبُ ذَلِك؟ (الغُلوُّ في الصَّالحين) مَعَ مَعْرِفَةِ أَنَّ اَللهَ أَرْسِلَهُمْ.

الرَّابِعَةُ: قَبُولُ الْبِدَعَ مَعَ كَوْنِ اَلشَّرَائِعِ وَالْفِطَرِ تَرُدُّهَا.

الْخَامِسَةُ: أَنَّ سَبَبَ ذَلِكَ كُلِّهُ مَنْجُ ٱلْحَقِّ بِالْبَاطِلِ، فَالْأَوَّلُ مَحَبَّةُ ٱلصَّالِحِينَ، وَالثَّانِي فِعْلُ أَنَاسٍ مِنْ أَهْلِ ٱلْعِلْمِ وَالدِّيْنِ شَيْئًا أَرَادُوا بِهِ خَيْرًا فَظَنَّ مَنْ بَعْدَهُمْ أَنَّهُمْ أَرَادُوا بِهِ غَيْرَهُ (من أراد تقوية دينه ببدعة، فإنَّ ضررها أكثر من نفعها).

السَّادِسَةُ: تَفْسِيرُ ٱلْآيَةِ ٱلَّتِي فِي سُورَةِ نُوحِ (وفيها أنَّهم يتواصون بالباطل).

السَّابِعَةُ: جِبِلَّةُ ٱلْآدَمِيِّ فِي كَوْنِ ٱلْحَقِّ يَنْقُصُ فِي قَلْبِهِ وَالْبَاطِلِ يَزِيدُ (إلَّا من مَنَّ الله عليه).

الثَّامِنَةُ: فِيهِ شَاهِدٌ لِمَا نُقِلَ عَنْ اَلسَّلَفِ أَنَّ اَلْبِدَعَ سَبَبُ اَلْكُفْرِ (ولا مانع من تعدُّد الأسباب).

التَّاسِعَةُ: مَعْرِفَةُ اَلشَّيْطَانِ بِمَا تَوُولُ إِلَيْهِ الْبِدْعَةُ وَلَوْ حَسُنَ قَصْدُ الْفَاعِل.

الْعَاشِرَةُ: مَعْرَفَةُ ٱلْقَاعِدَةِ ٱلْكُلِّيَّةِ، وَهِي ٱلنَّهْ يُ عَنْ ٱلْغُلُقُّ وَمَعْرِفَةُ مَا يَؤُولُ إلَيْهِ.

الْحَادِيَةَ عَشْرَةً: مَضَرَّةُ ٱلْعُكُوفِ عَلَىٰ ٱلْقَبْرِ لِأَجْلِ عَمَل صَالِح (توصل إلىٰ عبادتهم).

الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: مَعْرِفَةُ اَلنَّهْي عَنْ اَلتَّمَاثِيل وَالْحِكْمَةِ فِي إِزَالَتِهَا (لسدِّ الذَّرائع).

الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: عِظَّمُ شَأْنِ هَٰذِهِ ٱلْقِصَّةِ وَشِدَّةُ ٱلْحَاجَةِ إِلَيْهَا مَعَ ٱلْغَفْلَةِ عَنْهَا.

الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: وَهِي اعْجَبُ الْعَجَبُ قِرَاءَتُهُمْ إِيَّاهَا فِي كُتُبِ التَّفْسِيرِ وَالْحَدِيثِ، وَمَعْرِفَتُهُمْ بِمَعْنَىٰ الْكَلَامِ، وَكَوْنُ اللهِ حَالَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ قُلُوبِهِمْ حَتَّىٰ اِعْتَقَدُوا انَّ فِعْلَ وَمَعْرِفَتُهُمْ بِمَعْنَىٰ الْكُونُ الْعَبَادَاتِ، وَاعْتَقَدُوا انَّ مَا نَهَىٰ اللهُ وَرَسُولُهُ عَنْهُ فَهُوَ الْكُفْرُ الْمُبِيحُ لِللَّمَ وَالْمَالِ.

الْخَاَمِسَةَ عَشْرَة: التَّصْرِيحُ بِانَّهُمْ لَمْ يُرِيدُوا إِلَّا الشَّفَاعَةَ (ومع ذلك وقعوا في الشِّرك). السَّادِسَةَ عَشْرَةَ: ظَنُّهُمْ انَّ الْعُلَمَاءَ الَّذِينَ صَوَّرُوا الصُّورَ ارَادُوا ذَلِكَ (أن تشفع لهم، وهذا ظنُّ فاسدٌ).

السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: الْبَيَانُ الْعَظِيمُ فِي قَوْلِهِ: «لَا تُطْرُونِي كَمَا اطْرَتْ النَّصَارَىٰ إِبْنَ مَرْيَمَ» فَصَلَوَاتُ اللهُ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ، بَلَّغَ الْبَلَاغَ الْمُبِينِ (فنهىٰ عن الغُلوِّ في المدح، والمبالغة فيه، وقد وقع فيه بعض هذه الأمَّة، بل أشدُّ).

الثَّامِنَةَ عَشْرَةً: نَصِيحَتُهُ إِيَّانَا بِهَلَاكِ الْمُتَنَطِّعِينَ (للتَّحذير منه).

التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: التَّصْرِيخُ بِانَّهَا لَمْ تُعْبَدْ حَتَّىٰ نُسِيَ الْعِلْمُ، فَفِيهَا بَيَانُ مَعْرِفَةِ قَدْرِ وُجُودِهِ وَمَضَرَّةُ فَقْلِهِ.

الْعِشْرُونَ: أَنَّ سَبَبَ فَقْدِ الْعِلْمِ مَوْتُ الْعُلَمَاءِ (فهذا من أكبر الأسباب، وكذلك الغفلة والإعراض عنه، والتَّشاغل بأمور الدُّنيا، وعدم المبالاة به).

# [٢٠] بَابُ مَا جَاءَ مِنَ التَّغْلِيظِ فيمَنْ عَبَدَ اللَّهَ عِنْدَ قَبْرِ رَجُلِ صَالِحٍ، فَكَيْثَ إِذَا عَبَدَهُ؟

جاء المصنِّف بهذا الباب ليبيِّن لك غربة الدِّين وترك النَّاس للتَّوحيد، وما جاء من النَّهي عن عبادة الله تعالىٰ عند قبور الصَّالحين حتَّىٰ لا تكون وسيلةً إلىٰ الشِّرك بالله.

### الدَّليل الأوَّل:

فِي الصَّحِيحِ عَنْ عَائِشَةَ سَجَالُتُهَا؛ أَنَّ أُمَّ سَلَمَةَ ذَكَرَتْ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْكَ كَنِيسَةً رَأَتْهَا بِأَرْضِ اللهِ عَلَيْكَ عَنْ عَائِشَةَ وَعَا لِللهِ الْعَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ الصَّالِحُ، أَوِ الْعَبْدُ الصَّالِحُ، أَو الْعَبْدُ الصَّالِحُ، بَنَوْا عَلَىٰ قَبْرِهِ مَسْجِدًا، وَصَوَّرُوا فِيهِ تِلْكَ الصُّورَ، أُولَئِكِ شِرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ الصَّالِحُ، بَنَوْا عَلَىٰ قَبْرِهِ مَسْجِدًا، وَصَوَّرُوا فِيهِ تِلْكَ الصُّورَ، أُولَئِكِ شِرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ الصَّالِحُ، فَهَوُ لَاءِ جَمَعُوا بَيْنَ الفِتْنَتَيْنِ: فِتْنَةِ الْقُبُور، وَفِتْنَةِ التَّمَاثِيلِ.

- « فَهَوُ لَاءِ جَمَعُوا بَيْنَ الفِتْنَتَيْنِ »: هذا كلام ابن تيميَّة رَخِيَرَتْهُ، وإنَّما سمَّي ذلك فتنةً؛
   لأنَّها سببٌ لصدِّ النَّاس عن دينهم.
  - الأصل في القبور أن تكون خارج البنيان حتَّىٰ لا تكون ذريعةً إلىٰ الشِّرك.
    - القبور أشدُّ فتنةً من التَّماثيل، وذلك لأمورٍ:
    - القبور موجودةٌ في كلِّ مكانٍ بخلاف التَّماثيل.
    - عند القبر تحصل أشياء لا تحصل عند مكاني آخر، مثل: الخوف.

### الدَّليل الثَّاني:

وَلَهُمَا عَنْهَا، قَالَتْ: (لَـمَّا نُزِلَ بِرَسُولِ اللهِ عَيَّالَةٍ طَفِقَ يَطْرَحُ خَمِيصَةً لَهُ عَلَىٰ وَجْهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَّ بِهَا كَشَفَهَا، فَقَالَ - وَهُوَ كَذَلِكَ -: «لَعَنَةُ اللهُ عَلَىٰ الْيَهُ وِدِ وَالنَّصَارَىٰ، اتَّخَذُوا اغْتَمَ بِهَا كَشَفَهَا، فَقَالَ - وَهُوَ كَذَلِكَ -: «لَعَنَةُ اللهُ عَلَىٰ الْيَهُ وِدِ وَالنَّصَارَىٰ، اتَّخَذُوا فَبُورُ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ»؛ يُحَذِّرُ مَا صَنعُوا، وَلَوْ لَا ذَلِكَ لأَبْرِزَ قَبْرُهُ، غَيْرَ أَنَّهُ خُسَشِي أَنْ يُتَخَذَ مَسْجَدًا، أَخْرَجَاهُ.

### الدَّليل الثالث:

وَلِـمُسْلِم عَنْ جُنْدَبِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِي ﷺ قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ بِخَمْسٍ، وَهُوَ يَقُولُ: «إِنِّي أَبْرَأُ إِلَى اللهِ أَنْ يَكُونَ لِي مِنْكُمْ خَلِيلٌ؛ فَإِنَّ اللهَ قَدِ اتَّخَذَنِي خَلِيلًا، كَمَا اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ أُمَّتِي خَلِيلًا؛ لَا تَنْخَذْتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلًا، أَلَا اتَخَذَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ أُمَّتِي خَلِيلًا؛ لَا تَنْخَذْتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلًا، أَلَا وَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَّخِذُونَ قُبُور أَنْبِيَا يُهِمْ مَسَاجِدَ، أَلَا فَلَا تَتَّخِذُوا الْقُبُورِ مَسَاجِدَ، فَإِنِّي أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ».

فَقَدْ نَهَىٰ عَنْهُ فِي آخِرِ حَيَاتِهِ، ثُمَّ إِنَّهُ لَعَنَ - وَهُ وَ فِي السِّيَاقِ - مَنْ فَعَلَهُ، وَالصَّلَاةُ عِنْدَهَا مِنْ ذَلِكَ، وَإِنْ لَمْ يُبْنَ مَسْجِدٌ؛ وَهُوَ مَعْنَىٰ قَوْلِهَا: «خَشِيَ أَنْ يُتَّخَذَ مَسْجِدًا»، فَإِنَّ الصَّحَابَةَ لَمْ يَكُونُوا لِيَبْنُوا حَوْلَ قَبْرِهِ مَسْجِدًا.

وَكُلُّ مَوْضِع قُصِدَتِ الصَّكَةُ فِيهِ فَقَدِ اَتَّخِذَ مَسْجِدًا، بَلْ كُلُّ مَوْضِعٍ يُصَلَّىٰ فِيهِ يُسَمَّىٰ مَسْجِدًا، كَمَا قَالَ عَلَيْهِ: «جُعِلَتْ لِيَ الأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا».

- ﴿ لَـمَّا نُزِلَ بِرَسُولِ اللهِ عَيْلِيَّةٍ ﴾: ملك الموت ليقبض روحه عَيْلِيَّةٍ.
  - «خَمِيصَةً»: كساءٌ أو لباسٌ ذو أعلام.
- «لَعَنَةُ اللهُ»: أي طرده وإبعاده، فهذا خبر عن الله، ويحتمل أنه ﷺ دعا عليهم.
  - «اتَّخَذُوا قُبور أَنْبِيائِهِمْ مَسَاجِدَ»: إمَّا بالسُّجود عليها أو بناء المساجد عليها.
    - «لأُبْرِزَ قَبْرُهُ»: أي أُظهر وأخرج من بيته كأن يدفن في البقيع مثلاً.

لماذا دُفن ﷺ داخل الحجرة ولا أحد يرى الحجرة فضلًا عن تربة القبر؟

- لقوله ﷺ ما قبض نبي إلا دُفن حيث قُبض.
- «خَشِي»: (بفتح الخاء) النّبيُّ ﷺ أن يُجعل قبره وثنًا.
- «خُشِيَ»: (بالضَّمِّ) الصَّحابة أن يُجعل القبر وثنًا، حرصًا علىٰ تحقيق التَّوحيد.

كيف نردُّ على من ادَّعي أنَّ قبر النَّبِيِّ ﷺ داخل المسجد؟

أ. ردُّ مُجملُ: بأنَّ هذا من المُتشابه، والواجب الأخذ بالمُحكم من الكتاب والسُّنَّة، وأنت من الَّذين يتَّبعون المتشابه ويتركون المُحكَم فلا نسمع لك أبدًا.

# ب. ردُّ مُفصَّلُ:

- ١. أنَّ المسجد لم يُبن على القبر، بل بُني المسجد في حياته ﷺ.
- ٢. أنَّ النَّبِيَّ ﷺ لم يُدفن في المسجد بل دُفن في بيته وكان خارج المسجد.
- ٣. إدخال الحجرات إلى المسجد ليس باتّفاق الصّحابة وَاللَّهُ بل بعد أن انقرض أكثرهم، وخالف بعض من بقى، كما خالف سعيد بن المُسيّب.
- القبر ليس في المسجد بل في حُجرةٍ مُستقلَّةٍ، وليس المسجد مَبنيًّا عليه، بـل
   القبر مَحفوظٌ بثلاثة جدران، وجُعل الجدار في زاويةٍ مُنحرفةٍ عن القبلة حتَّىٰ
   لا يستقبله المُصلِّى.
  - ٥. المسجد النَّبويُّ له مزيَّةٌ في الصَّلاة وشدِّ الرَّحل وغيره.

تنبيه: الخُلَّة أعظم أنواع المحبَّة وأعلاها، ولم يثبتها الله ﷺ فيما نعلم إلَّا لاثنين من خلقه، وهما إبراهيم ﷺ ومحمَّدٌ ﷺ ومحمَّدٌ ﷺ وبهذا تعرف الجهل العظيم في قول العامَّة: إنَّ إبراهيم خليل الله، ومحمَّدًا حبيب الله، وهذا تنقُّصُ في حقِّه ﷺ لأنَّهم جعلوا مرتبته ﷺ وون مرتبة إبراهيم، ولم يفرِّقوا بينه وبين غيره من النَّاس؛ فإنَّ الله يحبُّ المحسنين مثلًا، فمن يصفه ﷺ بأنَّه حبيب الله، فقد أخطأ.

### الدُّليل الرَّابع:

وَلِأَحْمَدَ - بِسَنِدِ جَيِّدٍ - عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ سَيَظْتُهُ مَرْفُوعًا: «إِنَّ مِنْ شِرَارِ النَّاسِ مَنْ تُدْرِكُهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءُ، وَالَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْقُبور مَسَاجِدَ». رَوَاهُ أَبُو حَاتِمٍ فِي الْدُرِكُهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءُ، وَالَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْقُبور مَسَاجِدَ». رَوَاهُ أَبُو حَاتِمٍ فِي «صَجيجه».

«شِرَارِ النَّاسِ»: فيه أنَّ النَّاس يتفاوتون في الشَّرِّ، وأنَّ بعضهم أشدُّ من بعضٍ.
 خلاصة الباب:

يجب البعد عن الشِّرك ووسائله، ويُغلَّظ على من عبد الله عند قبر رجل صالح، ويشمل الصَّلاة وغيرها، فمن زعم أنَّ الصَّدقة عند هذا القبر أفضل من غيره؛ فهو شبيه بمن اتَّخذه مسجدًا.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: مَا ذَكَرَ الرَّسُولُ ﷺ فِيمَنْ بَنَىٰ مَسْجِدًا يُعْبَدُ اللهُ فِيهِ عِنْدَ قَبْرِ رَجُلِ صَالِح، وَلَـوْ صَحَّتْ نِيَّةُ اللهُ عَلَقُ بمُجَرَّد الفَعل، وكذلك صَحَّتْ نِيَّةُ الْفَاعِلِ (فهذا العمل لا يحتاج إلىٰ نيَّةٍ؛ لأنَّه مُعلَّقُ بمُجَرَّد الفَعل، وكذلك مشابهة المشركين).

الثَّانِيَةُ: النَّهْيُ عَنْ التَّمَاثِيلِ وَغِلَظُ الْامْرِ فِي ذَلِكَ (لا سيما إذا كانت الصُّور مُعظَّمةً عادةً؛ كصور الرُّوساء والأب، أو شرعًا؛ كصور الأولياء والصَّالحين).

الثَّالِثَةُ: الْعَبْرَةُ فِي مُبَالَغَتِهِ عَيَّا فِي ذَلِكَ كَيْفَ بَيَّنَ لَهُمْ هَذَا اوَّلاً، ثُمَّ قَبْلَ مَوْتِهِ بِخَمْسٍ قَالَ، ثُمَّ لَمَّا كَانَ فِي السِّيَاقِ لَمْ يَكْتَفِ بِمَا تَقَدَّمَ.

الرَّابِعَةُ: نَهْيُهُ عَنْ فِعْلِهِ عِنْدَ قَبْرِهِ قَبْلَ انْ يُوجَدَ أَلْقَبْرُ.

الْخَامِسَةُ: انَّهُ مِنْ سُنَنِ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَىٰ فِي قُبُورِ انْبِيَائِهِمْ.

السَّادِسَةُ: لَعَنَهُ إِيَّاهُمْ عَلَىٰ ذَلِكَ.

السَّابِعَةُ: انَّ مُرَادَهُ عَيْكَةً تَحْذِيرُهُ إِيَّانَا عَنْ قَبْرِهِ.

الثَّامِنَةُ: الْعِلَّةُ فِي عَدَم إِبْرَازِ قَبْرِهُ (خَشية عَبادته، وكلُّ نبيٍّ يُدفن حيث قبض).

التَّاسِعَةُ: فِي مَعْنَىٰ إِتِّخَاذِهَا مَسْجِدًا (بناء المساجد عليها، واتِّخاذها للصَّلاة).

الْعَاشِرَةُ: انَّهُ قَرَنَ بَيْنَ مَنْ إِتَّخَذَهَا وَبَيْنَ مَنْ تَقُومُ عَلَيْهِمْ السَّاعَةُ، فَذَكَرَ الذَّرِيعَةَ إِلَىٰ الشَّرْكِ قَبْلَ وُقُوعِهِ مَعَ خَاتِمَتِهِ.

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: ذِكْرُهُ فِي خُطْبَتِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ بِخَمْسِ الرَّدَّ عَلَىٰ الطَّائِفَتَيْنِ اللَّيْنِ هُمَا اشَرُّ اهْلِ الْعِلْمِ مِنَ الثَّنْيُّنِ وَالسَّبْعِينَ فِرْقَةً، وَهُمْ الرَّافِضَةُ اهْلِ الْعِلْمِ مِنَ الثَّنْيُّنِ وَالسَّبْعِينَ فِرْقَةً، وَهُمْ الرَّافِضَةُ وَالْمَبْعِينَ فِرْقَةً، وَهُمْ الرَّافِضَة وَالْمَعْلِينَ فَرْقَةً، وَبِسَبَبِ الرَّافِضَةِ حَدَثَ الشِّرْكُ وَعِبَادَةُ الْقُبُورِ، وَهُمْ الوَّلُ مَنْ بَنَى عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ.

الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: مَا بُلِيَ بِهِ ﷺ مِنْ شِدَّةِ النَّزْعِ.

الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: مَا أُكْرِمَ بِهِ مِنَ الْخُلَّةِ.

الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: التَّصْرِيحُ بِانَّهَا اعْلَىٰ مَنْ الْمَحَبَّةِ.

الْخَامِسَةَ عَشْرَةَ: اَلتَّصْرِيحُ بِأَنَّ اَلصِّدِّيقَ أَفْضَلُ اَلصَّحَابَةِ (الأفضليَّة في الإيمان والعمل الصَّالح فوق الأفضليَّة بالنَّسب، ومن ثمَّ قُدِّم أبو بكرِ علىٰ عليٍّ).

السَّادِسَة عَشْرَةَ: الْإِشَارَةُ إِلَىٰ خِلَافَتِهِ.

# [٢١] بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ الْغُلُوَّ فِي قُبورِ الصَّالِحِينَ يُصَيِّرُهَا أَوْثَانًا تُعْبَدُ مَنْ دُونِ اللّٰهِ

- هذا السّبب الثّالث لحدوث الشّرك، فيؤول الأمر بالغالين إلى أن يعبدوا هذه القبور أو أصحابها، والغُلوُّ مُجاوزة الحدِّ مدحًا أو ذمًا.
- أقسام النَّاس تجاه القبور طرفان ووسطٌ: قسمٌ غلا فيها بالعبادة وبناء القبب، وقسمٌ فرَّط فيما يجب لها من الاحترام بالجلوس عليها ونبشها، والحقُّ الوسط بينهما بأن تُحفظ حُرمتها ولا يُغليٰ فيها حتَّىٰ تُعبد من دون لله.

### الدُّليل الأوَّل إلى الرَّابع:

[١] رَوَىٰ مَالِكُ فِي «الْـمُوطَّأِ»؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «اللَّهُـمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنَا يُعْبَدُ، اشْتَدَّ غَضَبُ اللهِ عَلَىٰ قَوْم اتَّخَذُوا قُبور أَنْبِيَاتُهمْ مَسَاجِدَ».

[٢] وَلاِبْنِ جَرِير بِسَنَدِهِ عَنْ سُفْيَانَ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنْ مُجَاهِدٍ: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّيْ ﴾، قَالَ: (كَانَ يَلُتُّ لَهُمُ السَّوِيقَ فَمَاتَ، فَعَكَفُوا عَلَىٰ قَبْرِهِ).

[٣] وَكَذَا قَالَ أَبُو الْجَوْزَاءِ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: (كَانَ يَلُتُّ السَّوِيقَ لِلْحَاجِّ).

[٤] وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِكُ عَنْهَا قَالَ: «لَعَنَ رَسُولُ اللهِ عَيَّا اللهِ عَيَّا اللهِ عَيَّا اللهِ عَيَّا اللهِ عَلَيْهَ وَالْمُرَاتِ الْقُبُورَ، وَالْمُتَّخِذِينَ عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُجَ». رَوَاهُ أَهْلُ السُّنَن.

- «اشْتَدَّ غَضَبُ اللهِ»: صفةٌ حقيقيَّةٌ ثابتةٌ لله، لا تماثل غضب المخلوقين.
- واتَّخَذُوا قُبور أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ»: إمَّا بالسُّجود عليها، أو بناء المساجد عليها.
- هل استُجيب لدعائه ﷺ بأن لا يُجعل قبره وثنًا يُعبد، أم اقتضت حكمة الله غير ذلك؟ قال ابن القيِّم وَغُلَللهُ: إنَّ الله استجاب له، فلم يُذكر أنَّ قبره جُعل وثنًا، بل إنَّه حُمى بثلاثة جدران:

فَأَجَابَ رَبُّ الْعَالَمِينَ دُعَاءَهُ \*\*\* وَأَحَـــاطَهُ بِثَلَاثَةِ الْجُدْرَانِ صحيحٌ أَنَّه يوجد أُناسٌ يَغلون فيه، ولكن لم يصلوا إلىٰ حدِّ جعل قبره وثنًا.

- ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ﴾: ما نسبة هذه الأصنام للآيات الكبيرة الَّتي رآها ﷺ ليلة المعراج.
  - «السَّوِيقَ»: شَعيرٌ يُحمَّص، ثمَّ يُطحن ثمَّ يُخلط بتمرِ ويُقدِّمونه للحُجَّاج.
  - «الشُّرُجَ»: جمع سراج، توقد عليها الشُّرج ليلًا ونهارًا تعظيمًا وغُلوًا فيها.
- زيارة النِّساء للقبور كَبيرةٌ من كبائر الذُّنوب، وكذلك اتِّخاذ المساجد والسُّرج عليها للَعن فاعله.
- أقسام زيارة القبور: [١] شرعيَّةُ: لا يَشدُّ لها الرَّحل، وينوي بها تذكُّر الدَّار الآخرة والدُّعاء له وللأموات، [٢] فإن نوى دعاء الأموات فهي زيارةٌ شركيَّةٌ، [٣] وإن نوى دعاء الله عند الأموات فزيارةٌ بدعيَّةٌ.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ ٱلْأَوْتَانِ (ما عُبد من دون الله، سواءٌ كان صنمًا أو قبرًا أو غيره).

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ اَلْعِبَادَةِ (التَّذلُّل والخضوع للمعبود خوفًا ورجاءً ومحبَّةً وتعظيمًا).

الثَّالِثَةُ: أَنَّهُ عَيَّكِيُّهُ لَمْ يَسْتَعِذْ إِلَّا مِمَّا يُخَافُ وَقُوعُهُ.

الرَّابِعَةُ: قَرْنُهُ بِهَذَا إِتِّخَاذَ قُبُورِ ٱلْأَنْبِيَاءِ مَسَاجِدَ.

الْخَامِسَةُ: ذِكْرُ شِدَّةِ ٱلْغَضَبِ مِنْ اللهِ.

السَّادِسَةُ: وَهِيَ مِنْ أَهَمَّهَا مَعْرِفَةُ صِفَةٍ عِبَادَةِ اللَّاتِ الَّتِي هِي مِنْ أَكْبَرِ الْأَوْثَانِ.

السَّابِعَةُ: مَعْرِفَةُ أَنَّهُ قَبْرُ رَجُل صَالِح.

الثَّامِنَةُ: أَنَّهُ إِسْمُ صَاحِبِ الْقَبُّرِ، وَذِكْرُ مَعْنَىٰ اَلتَّسْمِيةِ.

التَّاسِعَةُ: لَعْنَهُ زَوَّارَاتِ أَنْقُبُورَ.

الْعَاشِرَةُ: لَعْنُهُ مَنْ أَسْرَجَهَا.

- مسألةٌ مهمّةٌ: أنَّ الغُلوّ في قبور الصّالحين يُصيّرها أوثانًا كما في قبر اللّات.
- مسألةٌ: المرأة إذا ذهبت للرَّوضة في المسجد النَّبويِّ لتصلِّي فيها، فالقبر قريبٌ منها فتقف وتُسلِّم، ولا مانع فيه، والأحسن البُعد عن الزِّحام ومُخالطة الرِّجال، ولئلًا يظنَّ من يشاهدها أنَّ المرأة يجوز لها قصد الزِّيارة.

# [٢٢] بَابُ مَا جَاءَ فِي حِمَايَةِ الْمُصْطَفَى ﷺ جَنَابَ التَّوْحِيدِ، وَسَدِّهِ كُلَّ طَرِيقِ يُوصِلُ إِلَى الشِّرْكِ

جاء به ليُبيِّن أنَّه ﷺ جعل مانعًا يمنع من يقرب حول التَّوحيد حماية مُحكَمة، ولم يدع الأبواب مفتوحة يلج إليها من شاء، ولكنَّه سدَّ كلَّ طريقٍ يوصل إلى الشِّرك.

### الدَّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقَ وَ لُ اللهِ تَعَ الَىٰ: ﴿ لَقَدُ جَآءَ كُمُ رَسُوكُ مِّ نَفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِ أَبِي هُرَيْرَةَ نَعُالُتُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: ﴿ لَا تَجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ عَنِينًا وَ مَا لَا يَكُمُ اللهِ عَلَيْهُ: ﴿ لَا تَجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قَبُلُغُنِي حَيْثُ كُنْتُمْ ﴾، رَوَاهُ قُبُورا، وَلَا تَجْعَلُوا قَبْرِي عِيدًا، وَصَلُّوا عَلَيَّ؛ فَإِنَّ صَلَاتَكُمْ تَبُلُغُنِي حَيْثُ كُنْتُمْ ﴾، رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بإسْنَادٍ حَسَن، وَرُوَاتُهُ ثِقَاتُ.

- ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ ﴾: أُكِّدت بثلاث مؤكِّداتٍ: القسم المُقدَّر، واللَّام، وقد.
  - ﴿ مِّنَ أَنفُسِكُمُ ﴾: أي [١] بشرٌ من جنسكم ولكن تميَّز عليكم بالوحي.
     [٢] وفي قراءةٍ: «مِنْ أَنفُسِكُمْ» بفتح الفاء أي: أشر فكم وأتقاكم.
- · ﴿ عَزِيزُ عَلَيْهِ ﴾: يشقُّ عليه ما يشقُّ عليكم، ولهذا بعث بالحنيفيَّة السَّمحة.
  - ﴿ حَرِيطُ عَلَيْكُم ﴾: باذلٌ غاية جهده في مصلحتكم.
- ﴿ وَاللَّمُواْ مِنِينَ رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴾: تقديم ما حقّه التّأخير يفيد الحصر ، أي : بغير المؤمنين شديدٌ ، ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدٌ آءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمّاءُ بَيْنَهُم ﴿ ﴾.
- ﴿ فَإِن تَوَلَّوا ﴾: أعرضوا، ولم يقل: فإن تولَّيتُم؛ [١] لأنَّ التَّولِّي مع هذا البيان مكروة، [٦] ولتنبيه القارئ، فغيَّر الضَّمير حتَّىٰ ينتبه.
  - ﴿ فَقُلُ لَ حَسِّمِ ﴾ أَللهُ ﴾: أي لا يهمَّنَك إعراضهم وقل بلسانك وقلبك: حَسبيَ الله.
    - «إُبِيُوتَكُمْ قُبوراً»: أي: [١] لا تدعوا الصَّلاة فيها، [٢] ولا تَدفِنوا فيها.
- «عيدًا»: أي: لا تتردَّدوا على قبري وتعتادوا ذلك، سواءٌ قيَّدوه بالسَّنة أو بالشَّهر أو بالأُسبوع، وإنَّما يُزار لسبب، كما لو قدم من سفر أو لتذكُّر الآخرة.

- «وَصَلُّوا عَلَيَّ»: فالصَّلاة من الله تعالىٰ الثَّناء عليه في الملأ الأعلىٰ.
- «تَبْلُغُنِي»: لأَنَّه عَلَيْةٍ قال: «إِنَّ لِلَّهِ مَلائِكَةً سَيَّاحِينَ فِي الأَرْضِ يُبَلِّغُونِي عَنْ أُمَّتِيَ
   السَّلامَ»، فلا داعى للمزاحمة أمام قبره عَلَيْةٍ.

### الدَّليل الثَّالث:

وَعَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ؛ أَنَّهُ رَأَىٰ رَجُلًا يَجِيءُ إِلَىٰ فُرْجَةٍ كَانَتْ عِنْدَ قَبْرِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، فَيَدْخُلُ فِيهَا فَيَدْعُو، فَنَهَاهُ، وَقَالَ: أَلَا أُحَدِّثُكُمْ حَدِيثًا سَمِعْتُهُ مِنْ أَبِي، عَنْ جَدِّي، عَنْ وَيُولُ فَيَدْخُلُ فِيهَا فَيَدْعُو، فَنَهَاهُ، وَقَالَ: أَلَا أُحَدِّثُكُمْ حَدِيثًا سَمِعْتُهُ مِنْ أَبِي، عَنْ جَدِّي، عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «لا تَتَّخِذُوا قَبْرِي عِيدًا، وَلا بُيُوتَكُمْ قُبورا؛ فَإِنَّ تَسْلِيمَكُمْ يَبْلُغُنِي رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «لا تَتَّخِذُوا قَبْرِي عِيدًا، وَلا بُيُوتَكُمْ قُبورا؛ فَإِنَّ تَسْلِيمَكُمْ يَبْلُغُنِي أَنْ اللهِ عَلَيْهِ فَالَ: أَلَا أَعْدَى اللهِ عَلَيْهِ فَالَ اللهِ عَلَيْهِ فَالَ: هُو اللهِ عَلَيْهِ فَالَ: هُو اللهُ عَلَيْهِ فَالَ: هُو اللهُ عَلَيْهُ فَالَ اللهِ عَلَيْهِ فَالَ اللهِ عَلَيْهِ فَالَ اللهِ عَلَيْهِ فَالَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ فَالَ اللهِ عَلَيْهِ فَالَ اللهِ عَلَيْهِ فَالَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ فَالَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُولُولُولُولُولُولُولُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

- «فَيَدْعُو»: كونه يظنُّ أنَّ الدُّعاء عند القبر له مزيَّة فتح بابٍ ووسيلةٍ إلى الشِّرك.
- «أَيْنَ كُنْتُمْ»: المُراد: صلُّوا عليَّ في أيِّ مكانٍ كنتم، ولا حاجة إلىٰ أن تأتوا إلىٰ القبر وتسلِّموا عليَّ وتصلُّوا عليَّ عنده.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ (بَرَاءَة) ﴿ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوا اللَّهِ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾.

الثَّانِيَةُ: إِبْعَادُهُ أُمَّتَهُ عَنْ هَذَا الْحِمَىٰ غَايَةَ الْبُعْدِ (لا تجعلوا بيوتكم قبورًا...).

الثَّالِثَةُ: ذِكْرُ حِرْصِهِ عَلَيْنَا وَرَأْفَتِهِ وَرَحْمَتِهِ (آية بَرَاءَة).

الرَّابِعَةُ: نَهْيُهُ عَنْ زِيَارَةِ قَبْرِهِ عَلَىٰ وَجْهِ مَخْصُوصٍ، مَعَ أَنَّ زِيَارَتَهُ مِنْ أَفْضَلِ الْأَعْمَالِ (فَرْيَارته فيها سلامٌ عليه، وحقُّه أعظم من غيره).

الْخَامِسَةُ: نَهْيُهُ عَنْ الْإِكْثَارِ مِنْ الزِّيارَةِ.

السَّادِسَةُ: حَثُّهُ عَلَىٰ النَّافِلَةِ فِي الْبَيْتِ.

السَّابِعَةُ: أَنَّهُ مُتَقَرِّرٌ عِنْدَهُمْ أَنَّهُ لَا يُصَلَّىٰ فِي الْمَقْبَرَةِ.

الثَّامِنَةُ: تَعْلِيلُ ذَلِكَ بِأَنَّ صَٰلاةَ الرَّجُلِ وَسَلَامَهُ عَلَيْهِ يَبْلُغُهُ وَإِنْ بَعُدَ، فَلَا حَاجَةَ إِلَىٰ مَا يَتَوَهَّمُهُ مَنْ أَرَادَ الْقُرْبَ (قال عليُّ بنَ الحسين: ما أنت ومن بالأندلس إلَّا سواءٌ). التَّاسِعَةُ: كَوْنُهُ عَلَيْهِ فِي الْبَرْزَخِ تُعْرَضُ أَعْمَالُ أُمَّتِهِ فِي الصَّلَاةِ وَالسَّلَام عَلَيْهِ.

خامسًا: دحض حجَّة من يقول: إنَّ الشِّرك لا يقع في هذه الأمَّة أو في الجزيرة (بابٌ واحدٌ)

# [٢٣] بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ بَعْضَ هَذه الْأُمَّة يَعْبُدُ الْأَوْثَانَ

- جاء به لدحض حجَّة من يقول إنَّ الشِّرك لا يقع في هذه الأمَّة؛ لأنَّ الأمَّة معصومةٌ منه، لقوله ﷺ: «إِنَّ الشَّيْطَانَ أَيِسَ أَنْ يَعْبُدَهُ الْمُصَلُّونَ فِي جَزِيرَةِ الْعَرَبِ».
  - والجواب لشبهتهم مُجمِلٌ: أنَّ هذا من اتّباع المتشابه وتّرك المُحكم، ومُفصّلٌ:
    - ١. الإخبار بيأسه لا يدلُّ علىٰ عدم الوقوع.
    - ٢. أيس من المصلِّين ولم ييأس من غير المصلِّين، والمُصلِّي هو المُوحِّد.
      - ٣. هذا الفهم يخالف كثيرًا من نصوص الكتاب والسُّنَّة.
      - ٤. الصَّحابة تَعَالَمُ عُقالِهُ قَاتِلُوا المُرتَدِّين في الجزيرة لأجل شركهم.
    - ٥. الواقع يشهد على خلاف هذا، فترى الذَّبح لغير الله تعالىٰ في الجزيرة مثلًا.
      - ٦. أنَّ هذا ما وقع في قلب الشَّيطان، وهو لم يترك العمل على إغواء بني آدم.
        - ٧. أنَّ هذا وقع عندما كثُرت الفتوحات ودخل النَّاس في دين الله أفواجًا.
          - ٨. أنَّ العلماء يذكرون أشياء يرتدُّ بها الرَّجل ولو كان في الجزيرة.
- من ادَّعیٰ أنَّ مسيلمة نبيُّ فقد كفر، ولم تنفعه الشَّهادة، فكيف بمن يرفع التِّيجانيَّ وغيره إلىٰ مرتبة جبَّار السَّموات، ألا يكفر بذلك؟! هذا من أعجب العُجاب!!
  - ما هو وجه إيراد المؤلِّف الآيات للباب فليس فيها دليلٌ على ما أراد؟
  - لا يتبيَّن المُراد إلَّا بحديث أبي سعيدٍ، فتكون الآيات مُطابقةً تمامًا للتَّرجمة.

### الدُّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقَوْله تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوثُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْحِبْتِ وَالطَّاعُوتِ ﴾.

[7] وَقَوْ لِـــهُ: ﴿ قُلُ هَلَ أُنَيِّتُكُمُ مِثْرِ مِن ذَالِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَّعَنَهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَاذِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّعُوتَ ﴾.

- ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾: استفهامُ للتَّقرير والتَّعجُّب، لكلِّ من يصحُّ توجيه الخطاب إليه.
  - ﴿ أُوتُوا ﴾: أُعطوا، ولم يُعطَوا كلَّ الكتاب؛ لأنَّهم حُرِموا بسبب معصيتهم.
- ﴿ وَيُؤْمِنُونَ بِٱلْحِبْتِ وَٱلطَّاعُوتِ ﴾: أي يُصدِّقون بهما، ويُقِرُّونهما لا ينكرونهما.

### من فوائد الآية الأولى:

- ١. عجيبٌ أن يُعطى الإنسان نصيبًا من الكتاب ثمَّ يؤمن بالجبت والطَّاغوت.
  - ٢. أنَّ العلم لا يعصم صاحبه من المعصية.
  - ٣. وجوب إنكار الجبت والطَّاغوت، فلا يجوز إقرار الجبت والطَّاغوت.
- ٤. أنَّ من هذه الأمَّة من يؤمن بالجبت والطَّاغوت كما وُجد في بني إسرائيل.
- ﴿ قُلْ هَلَ أُنبِئَكُم ﴾: الخطاب للنّبي ﷺ ردًّا على هؤلاء اليهود اللّذين اتّخذوا دين الإسلام هزوًا ولعبًا، والاستفهام للتّقرير والتّشويق.

### من فوائد الآية الثَّانية:

- ن. تقرير الخصم والاحتجاج عليه بما يستطيع إنكاره، فإنَّ اليهود يعرفون بـأنَّ فـيهم قومًا غضب الله عليهم ولعنهم وجعل منهم القردة والخنازير، فـإذا كـانوا يُقـرُّون بذلك وهم يستهزئون بالمسلمين، فنقول لهم: الَّـذين حلَّت بهـم العقوبة أحـقُّ بالإستهزاء.
  - ٢. اختلاف منازل النَّاس عند الله بزيادة الإيمان ونقصه وما يترتَّب عليه.
  - ٣. سوء حال اليهود حيث حلَّت بهم عقوبة اللَّعن والمسخ وعبد الطَّاغوت.
  - ٤. إثبات أفعال الله الاختياريَّة من اللَّعن والغضب والقدرة، وأنَّه يفعل ما يشاء.
  - ٥. قال ﷺ: «أَنَّ كُلَّ أُمَّةٍ مُسِخَتْ لا يَبْقَىٰ لَهَا نَسْلٌ»، فالقردة كانت موجودةً قبل.
  - ٦. أنَّ العقوبات من جنس العمل، فاليهود فعلوا فعلًا ظاهره الإباحة وهو مُحرَّمٌ.
    - ٧. أنَّ اليهود صاروا يعبدون الطَّاغوت، ولا شكَّ أنَّهم إلى الآن يعبدونه.

### الدُّليل الثَّالث.

# وَقَوْلِهِ: ﴿قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَىٓ أَمْرِهِمْ لَنَتَخِذَتَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴾.

- ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُوا ﴾: قاله الحُكَّام مُقسِمين ومُؤكِّدين.
- ١. ما في قصَّة أصحاب الكهف من الآيات الدَّالَّة علىٰ كمال قدرة الله.
  - ٢. من أسباب بناء المساجد على القبور الغُلوُّ في أصحاب القبور.
    - ٣. الغُلوُّ في القبور وإن قلَّ قد يُؤدِّي إلىٰ ما هو أكبر منه.

### الدُّليل الرَّابع:

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ تَعَالِّنَهُ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيْهِ قَالَ: «لَتَتَبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، حَذْوَ الْقُذَّةِ بِالْقُدَّةِ، حَتَّىٰ لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبِّ لَدَخَلْتُمُوهُ»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، الْيَهُ ودَ وَالنَّصَارَىٰ؟ قَالَ: «فَمَنْ؟!» أَخْرَجَاهُ.

### الدُّليل الخامس:

وَلِـمُسْلِم عَنْ ثَوْبَانَ سَعُطْنَهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: «إِنَّ اللهَ زَوَىٰ لِي الأَرْضَ فَرَأَيْتُ مَشَارِقَهَا وَمَغَارِبَهَا، وَإِنَّ أُمَّتِي سَيَبْلُغُ مُلْكُهَا مَا زُوِيَ لِي مِنْهَا، وَأُعْطِيتُ الْكَنْزَيْنِ: اللَّحْمَرَ وَالأَبْيَضَ، وَإِنَّ أُمَّتِي سَأَلْتُ رَبِّي لِأُمَّتِي أَنْ لَا يُهْلِكَهَا بِسَنَةٍ بِعَامَّةٍ، وَأَنْ لَا يُسلَطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سِوَىٰ أَنْفُسِهِمْ، فَيَسْتَبِيحَ بَيْضَتَهُمْ، وَإِنَّ رَبِّي قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِذَا قَضَيْتُ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سِوَىٰ أَنْفُسِهِمْ، فَيَسْتَبِيحَ بَيْضَتَهُمْ، وَإِنَّ رَبِّي قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِذَا قَضَيْتُ قَضَاءً فَإِنَّهُ لَا يُرَدُّهُ، وَإِنِّي أَعْطَيْتُكَ لِأُمْتِكَ أَنْ لَا أُهْلِكَهَا بِسَنَةٍ بِعَامَّةٍ، وَأَنْ لَا أُسلَّطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سِوَىٰ أَنْفُسِهِمْ فَيَسْتَبِيحَ بَيْضَتَهُمْ، وَلَو اجْتَمَعَ عَلَيْهِمْ مَنْ بِأَقْطَارِهَا، حَتَى عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ مَنْ بِأَقْطَارِهَا، حَتَى يَكُونَ بَعْضُهُمْ يُعْضُهُمْ يَعْضُهُمْ بَعْضًا».

وَرَوَاهُ الْبُرْقَانِيُّ فِي صَحِيحِهِ، وَزَادَ: «وَإِنَّمَا أَخَافُ عَلَىٰ أُمَّتِي الأَفِمَّةَ الْمُضِلِّينَ، وَإِذَا وَقَعَ عَلَيْهِمُ السَّيْفُ لَمْ يُرْفَعْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَلا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّىٰ يَلْحَقَ حَيُّ مِنْ أُمَّتِي بِالْمُشْرِكِينَ، وَحَتَّىٰ تَعْبُدَ فِعَامٌ مِنْ أُمَّتِي الأَوْثَانَ، وَإِنَّهُ سَيَكُونُ فِي أُمَّتِي كَذَّابُونَ أُمَّتِي بِالْمُشْرِكِينَ، وَحَتَّىٰ تَعْبُدُ فِعَامٌ مِنْ أُمَّتِي الأَوْثَانَ، وَإِنَّهُ سَيَكُونُ فِي أُمَّتِي كَذَّابُونَ ثَلَاثُونَ كُلُّهُمْ يَرْعُمُ أَنَّهُ نَبِيُّ، وَأَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّينَ، لا نَبِيَّ بَعْدِي، وَلا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي عَلَىٰ الْحَقِّ مَنْصُورَةً، لا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ حَتَّىٰ يَأْتِي آمُرُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ».

- «سَنَنَ» بفتح السِّين بمعنىٰ الطَّريق، وبالضَّمِّ هي الطَّريقة.
- ◄ ﴿ حَذْوَ الْقُذَّةِ بِالْقُذَّةِ »: القُذَّة هي ريشة السَّهم، وفيه كنايةٌ عن شدَّة المشابهة.
- ١. أنَّ بعض هذه الأمَّة يعبد الأوثان، لأنَّه من سَنن من قبلنا، وأنَّنا سنتَّبعهم.
- ٢. ينبغي معرفة ما كان عليه من قبلنا ممّا يجب الحذر منه لنحذره، وغالب ذلك موجودٌ في الكتاب والسُّنَّة، فلا نتابعهم في معصية الله.
  - ٣. استعظام الصَّحابة لأمر اتِّباعنا سَنن من قبلنا بعد أن جاءنا الهدى .
  - ٤. كلَّما طال العهد بين الإنسان وبين الرِّسالة؛ فإنَّه يكون أبعد من الحقِّ.
- ﴿ (َوَىٰ »: جمع وضمَّ، ﴿ الأَحْمَرَ وَالأَبْيَضَ »: الذَّهب والفضَّة، كنوز كسرى وقيصر.
  - ﴿ وَإِنِّي سَأَلْتُ رَبِّي لِأُمَّتِي ﴾: سأل النَّبيُّ عَيَّكِيةٍ ثلاثة أمورٍ ، أُعطي اثنتين ومُنع الثَّالثة:
    - ١. ألَّا يهلك الأمَّة بسنةٍ عامَّةٍ: فلا يسلِّط علىٰ كلِّ الأمَّة القحط والجدب.
      - ٢. أنَّ الكفَّار لا يسيطرون على الأمَّة الإسلاميَّة كلِّها.
      - ٣. ألَّا تقتتل الأمَّة فيما بينها، وهذه الأخيرة مُنع النَّبيُّ ﷺ منها.
      - «الأئِمَّةَ الْمُضِلِّينَ»: حصر خوفه في الأئمَّة المضلِّين، والإمام يكون في:
- الخير : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَاينَتِنَا ثُوقَنُونَ ﴾.
  - ٢. الشُّرِّ: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِّ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ لَا يُنْصَرُونَ ﴾.
  - ﴿ وَقَعَ عَلَيْهِمُ السَّيْفُ لَمْ يُرْفَعْ ﴾: وهذا ما حصل من مقتل عثمان تَعَالَتُهُ إلى يومنا.
    - ﴿ وَحَتَّىٰ تَعْبُدُ فِئَامٌ مِنْ أُمَّتِي اللَّوْثَانَ »: حتَّىٰ تعبد جماعاتٌ من أمَّتي الأوثان.
      - «كَذَّابُونَ ثَلَاثُونَ»: من باب التَّكثير أو من باب الحصر.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ النِّسَاءِ (﴿ يُؤْمِنُونَ بِاللَّحِيْتِ وَالطَّعْوَتِ ﴾).

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْمَائِدَةِ (﴿ وَعَبَدَ ٱلطَّعْوُتَ ﴾).

الثَّالِثَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْكَهْ فِ ( ﴿ لِنَتَخِذَتَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴾ ، فلأنَّه لمَّا عَبدت الأمم الشَّابقة الأصنام والأوثان ، فسيكون في هذه الأمَّة من يعبد الأصنام والأوثان ) .

الرَّابِعَةُ: وَهِيَ أَهَمُّهَا مَا مَعْنَىٰ الْإِيمَانِ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ؟ فِي هَذَا الْمَوْضِعِ هَلْ هُوَ اعْتِقَادُ قَلْبٍ؟ أَوْ هُوَ مُوَافَقَةُ أَصْحَابِهَا مَعَ بَعْضِهَا وَمَعْرِفَةُ بُطْلَانِهَا ؟ ([١] يكفر؛ إذا وافقهم ولا يعتقد أنَّها صحيحةٌ). وافقهم بناءً على أنَّها صحيحةٌ. [٢] لا يكفر؛ إن وافقهم ولا يعتقد أنَّها صحيحةٌ). الْخَامِسَةُ: قَوْلُهُمْ إِنَّ الْكُفَّارِ الَّذِينَ يَعْرِفُونَ كُفْرَهُمْ أَهْدَىٰ سَبِيلاً مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (يعني أنَّ هذا القول كُفرٌ وردَّةٌ، لتقديمه الكفر علىٰ الإيمان).

السَّادِسَةُ: وَهِيَ الْمُقْصُودَةُ بِالتَّرْجَمَةِ أَنَّ هَذَا لَا بُدَّ أَنْ يُوجَدَ فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ كَمَا تَقَرَّرَ فِي حَدِيثٍ أَبِي سَعِيدٍ (وهذا يتضمَّن التَّحذير).

السَّابِعَةُ: تَصْرِيحُهُ بُوقُوعِهَا -أَعْنِي عِبَادَةَ الْأَوْثَانِ - فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ فِي جُمُوعِ كَثِيرَةٍ. الثَّامِنَةُ: الْعَجَبُ الْعُجَابُ خُرُوجُ مَنْ يَدَّعِي النَّبُوّةَ، مِثْ لُ الْمُخْتَارِ مَّعَ تَكَلَّمِهِ بِالشَّهَادَتَيْنِ، وَتَصْرِيحِهِ بِأَنَّهُ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ، وَأَنَّ الرَّسُولَ حَثَّ وَأَنَّ الْقُرْآنَ حَثُّ وَفِيهِ أَنَّ مَعْ مَدَا كُلِّهِ مَعَ التَّضَادِ الْقُواضِح، وَقَدْ خَرَجَ مُحَمَّدًا خَاتَمُ النَّبِيِّنَ وَمَعَ هَذَا يَصْدُقُ فِي هَذَا كُلِّهِ مَعَ التَّضَادِ الْوَاضِح، وَقَدْ خَرَجَ الْمُخْتَارُ فِي آخِرِ عَصْرِ الصَّحَابَةِ، وَتَبِعَهُ فِنَامٌ كَثِيرَةُ (المُختار هو ابن أبي عُبيدِ الثَّقفيُّ). النَّاسِعَةُ: الْبِشَارَةُ بِأَنَّ الْحَقَّ لَا يَزُولُ بِالْكُلِّيَةِ كَمَا زَالَ فِيمَا مَضَى، بَلُ لَا تَزَالُ عَلَيْهِ طَائِفَةُ (من هذه الأُمَّة منصورةً إلىٰ يوم القيامة).

الْعَاشِرَةُ: الْآيَةُ الْعُظْمَىٰ أَنَّهُمْ مَعَ قِلَّتِهِمْ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ وَلَا مَنْ خَالَفَهُمْ. الْعَاشِرَةُ: الْآيَةُ الْعُظْمَىٰ أَنَّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ. الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ ذَلِكَ اَلشَّرْطَ إِلَىٰ (قُرب) قِيَام اَلسَّاعَةِ.

الثّانية عَشْرة: مَا فِيهِ مِنَ الْآيَاتِ الْعَظِيمةِ مِنْهَا إِخْبَارُهُ بِأَنَّ الله زَوَىٰ لَهُ الْمَشَارِق وَالْمَغَارِب، وَأَخْبَرَ بِمِعْنَىٰ ذَلِك، فَوقَعَ كَمَا أَخْبَرَ بِخِلافِ الْجَنُوبِ وَالشَّمَالِ، وَإِخْبَارُهُ وَالْمَغَارِب، وَأَخْبَرُ بِمَعْنَىٰ ذَلِك، فَوقَعَ كَمَا أَخْبَرَ بِخِلافِ الْجَنُوبِ وَالشَّمَالِ، وَإِخْبَارُهُ بِأَنَّهُ أَعْطِي الْكَنْزِيْنِ وَإِخْبَارُهُ بِإِجَابَةِ دَعْوَتِهِ لِأُمْتِهِ فِي الإِثْنَيْنِ وَإِخْبَارُهُ بِأَنَّهُ مَنَعَ الشَّالِثَةِ، وَإِخْبَارُهُ بِوُقُوعِ السَّيْفِ، وَأَنَّهُ لَا يُرْفَعُ إِذْ وَقَعَ، وَإِخْبَارُهُ بِإِهْلَاكِ بَعْضِهِمْ بَعْضًا، وَسَبْي وَإِخْبَارُهُ بِوَقُوعِ السَّيْفِ، وَأَنَّهُ لَا يُرْفَعُ إِذْ وَقَعَ، وَإِخْبَارُهُ بِإِهْلَاكِ بَعْضِهِمْ بَعْضًا، وَحَوْفِهِ عَلَىٰ أُمَّتِهِ مِنَ الْأَئِمَةِ الْمُضَلِّينَ وَإِخْبَارِه بِظُهُورِ الْمُتَنَبِّينِ فِي يَعْضِهِمْ بَعْضًا، وَخُوفِهِ عَلَىٰ أُمَّتِهِ مِنَ الْأَئِمَةِ الْمُضَلِّينَ وَإِخْبَارِه بِظُهُورِ الْمُتَنَبِّينِ فِي هَذِهِ الْمُصَلِّينَ وَإِخْبَارِه بِطُهُورِ الْمُتَنِيقِ فِي الْعُقُولِ. وَلَيْ هَذَا وَقُعِ، كَمَا أَخْبَرَ، مَعَ أَنَّ كُلِّ هَذِهِ الْأُمَّةِ وَإِخْبَارُهُ بِبَقَاءِ الطَّائِفَةِ الْمُنْصُورَةِ، وَكُلُّ هَذَا وَقُعِ، كَمَا أَخْبَرَ، مَعَ أَنَّ كُلُّ وَاحِدَةٍ مِنْهَا مِنْ أَبْعَدِ مَا يَكُونُ فِي الْعُقُولِ.

الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: حَصْرُ الْخَوْفِ عَلَىٰ أُمَّتِهِ مِنَ الْأَئِمَّةِ الْمُضِلِّينَ.

الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: التَّنْبِيهُ عَلَىٰ مَعْنَىٰ عِبَادَةِ الْأَوْثَانِ (لا تختصُّ بالرُّكوع والسُّجود لها، بل تشمل اتِّباع المُضلَّين).

# اختبار القسمين الرّابع والخامس (٥ أبواب)

| السُّوَّالِ الأوَّل: اذكر أبواب هذين القسمين ومناسبة كلِّ باب للكتاب:                     |             |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--|--|
| عنوان الباب سبب إيراد المصنّف للباب                                                       | م           |  |  |
|                                                                                           | 1           |  |  |
|                                                                                           | ۲.          |  |  |
|                                                                                           | ٣           |  |  |
|                                                                                           | ٤           |  |  |
|                                                                                           | ٥           |  |  |
|                                                                                           |             |  |  |
| السُّوَّالَ الثَّاني: ضع العلامة (X) في المكان المناسب أو أكمل الفراغ:                    |             |  |  |
| الغلوُّ في الصَّالحين هو أصل الشِّرك قديمًا وحديثًا: □ صح □ خطأ.                          | -1          |  |  |
| الغُلوُّ هو:                                                                              | -٢          |  |  |
| الفتنة بالقبور كالفتنة بالأصنام، بل هي أشدُّ: 💛 صح 🖂 خطأ.                                 | -٣          |  |  |
| زخرفة القبور، وإسراجها، وتجصيصها، والكتابة عليها، وبناء القباب، ووضع السُّتور             | -٤          |  |  |
| عليها، والقيام علىٰ خدمةِ زائريها، وإعطاء النَّقود لسدنتها: 🗌 واجبٌ 🗌 محرَّمٌ.            |             |  |  |
| قال المؤلِّف: زيارة قبر النَّبِيِّ ﷺ من أفضل الأعمال. 🛘 صح 🗀 خطأ.                         | -0          |  |  |
| تتبُّع آثاره ﷺ: 🗆 مُستحَبٌّ 🗀 فيه تفصيلٌ 🗀 مُحرَّمٌ.                                      | -7          |  |  |
| حصر النَّبيُّ عَيَّكِيَّةٍ الخوف علىٰ أمَّته في:                                          | <b>-Y</b>   |  |  |
| مناسبة إيراد المصنِّف رَخِيِّللهُ للآيات الثَّلاثة تحِت باب: ما جاء أنَّ يِعض هذه الأمَّة | <b>-</b> \  |  |  |
| يعبد الأوثان؟ 🗌 لا مناسبة له 🔲 لا يتَّضح إلَّا بالحديث 🗆 خطأٌ من بعض النُّسَّاخ.          |             |  |  |
| انقسم النَّاس تجاه الصَّالحين إلىٰ: 🗌 طرفين ووسطٍ 🔲 غُلوٍّ وجفاءٍ.                        | -9          |  |  |
| تكون محبَّة الصَّالحين بالدُّعاء لهم والذَّبِّ عنهم وأخذ العلم عنهم: □صح □خطأ.            | <b>- \•</b> |  |  |
| الغُلوُّ في الصَّالحين ليس السَّبب الوحيد في الكفر لكنه من أخطرها:   صح   خطأ.            | -11         |  |  |
| هل يدخل الغُلوُّ في العبادات؟ 🛘 نعم 🔻 لا.                                                 | -15         |  |  |
| إذا كان العبد لا يتذكَّر عبادة الله إلَّا برؤية أشباح الصَّالحين؛ فهذه عبادةٌ قاصرةٌ أو   | -14         |  |  |
| معدومةً. 🗆 صح 🗆 خطأ.                                                                      |             |  |  |
| «عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ» أَصْدق وأشرف وصفٍ له ﷺ. 🗆 صح 🔃 خطأ.                            | -12         |  |  |
| الإطراء هو: ومن الأمثلة عليه                                                              | -\0         |  |  |
| «لَا تُطْرُونِي» يشمل ما يشابه غُلوَّ النَّصاري وما دُونه. $\square$ صح $\square$ خطأ.    | -17         |  |  |
|                                                                                           |             |  |  |

| الغُلوُّ يكون في: 🗀 الثناء 🗀 التعبد 🗀 العمل 🗀 جميع ما تقدم.                                         | -14         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| من هم «الْـمُتَنَطِّعُونَ»؟                                                                         | -17         |
| «أَهْلَكُ» المُراد به هلاك: 🗌 الدين 🔲 الأجسام 🔲 جميع ما تقدم.                                       | -19         |
| دين الله بين الغالى فيه والجافي عنه: 🛚 صح 🗀 خطأ.                                                    | -5•         |
| التَّنطُّع يكون في: 🛚 الكلام 🗀 الأقوال 🗀 جميع ما تقدم.                                              | -51         |
| أجمعت الأمَّة أنَّ للحسين رأسًا واحدًا لكن في الواقع له أكثر من ٥ رؤسٍ.                             | -55         |
| 🗆 صح 🗆 خطأ.                                                                                         |             |
| أوَّل شركٍ حدث في الأرض كان في قوم: 🛚 آدم 🗎 نوح 🗎 إبراهيم.                                          | -۲۳         |
| أَوَّل شيءٍ غُيِّر به دين الأنبياءِ هو الشِّرك وسببه الغُلوُّ في الصَّالحين: 🗌 صح 🔲 خطأ.            | -5٤         |
| من أراد تقوية دينه ببدعةٍ فإنَّ ضررها أكثر من نفعها. 🛚 صح 🔲 خطأ.                                    | -50         |
| كلُّ شيءٍ يُتَّخذ عيدًا يتكرَّر كلُّ أسبوع أو عام وليس مشروعًا فهو:                                 | <b>-17</b>  |
| □ بدعةٌ □ جائزٌ □ سُنَّةٌ.ً ۗ                                                                       |             |
| البدع سبب الكفر: 🗌 صح 🗌 خطأ؛ لأنَّ الكفر بالله له أسبابٌ مُتعدِّدةٌ.                                | -54         |
| سبب فقد العلم: 🔲 موت العلماء 📗 الغفلة 📗 الإعراض عنه                                                 | <b>^7</b> \ |
| 🗆 التَّشاغل بالدَّنيا 🔻 الجميع.                                                                     |             |
| الزِّياراتِ للقبور: 🗆 شرعيَّةٌ 🗎 بدعيَّةٌ 🗎 شِركيَّةٌ 🗎 الجميع.                                     | -59         |
| الزِّيارة الَّتِي بقُصَد بها نفع الأموات والاعتبار بدعيَّةٌ ( اللَّهُ صح اللَّهُ والزِّيارة الَّتِي | <b>-</b> ٣• |
| يُقصد منها الانتفاع بالأمُّوات شرعيَّةُ ( 🗌 صح 🛚 خطأ). 🔻                                            |             |
| كلُّ مِا كان سببًا لصدِّ النَّاس عن دينهم يُسمَّىٰ: 🗆 فتنةِ 🗀 بدعة 🗀 خرافات.                        | -31         |
| «لَعْنَةُ اللهِ عَلَىٰ الْيَهُودِ»: 🗌 دعاءٌ عليهم 🗎 إخبارٌ بأنَّ الله لعنهم 🗀 يحتمل الجميع.         | -46         |
| اتِّخاذ القُبور مساجد: 🔲 بالسُّجود عليها 🗌 بناء المِساجد عليها 🗌 الجميع.                            | -44         |
| رواية «خُشِيَ» يكونِ الَّذي وقعت منه الخشية: 🗌 النَّبيُّ ﷺ 🗀 الصَّحابة.                             | -45         |
| إِم يُبرَز قبره لـ: 🗆 خُشِي 🗌 خَشِي 🗀 كلُّ نبيٍّ يُدفَن حيث قُبض 🗀 الجميع.                          | -40         |
| أُبرز قبره معناه                                                                                    | -47         |
| حكم قول أنَّه ﷺ حبيب الله: 🗌 جائزٌ 🔲 تنقُّصٌ لحقُّه 🗎 مُستَحبُّ.                                    | -47         |
| قولٍ إبراهيم خليل الله، ومحمَّدٌ ﷺ حبيب الله: 🗆 جائزٌ 🗀 مُستَحبٌّ 🗀 لا يجوز.                        | -47         |
| الخُلَّة لم تثبت إلَّا لـ : 🗌 إبراهيم 🗌 إبراهيم ومحمَّد 🗌 لهما ولغيرهما.                            | -49         |
| من بني مسجدًا علىٰ قبر: 🗌 يُنبش القبر 🛛 يُهدم المسجد ويبقىٰ القبر.                                  | -4•         |
| لا تجوز الصَّلاة ( 🗌 إلىٰ 🔲 علىٰ 🗀 في 🗀 الجميع) القبور.                                             | -11         |

| النَّاسِ يتفاوتونَ في: 🗌 الخير 🔲 الشِّرِّ 🔲 الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - ٤٢                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| شرَّ النَّاِس هم الذين: كاتدركهم السَّاعة وهم أحياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -٤٣                                     |
| شرُّ النَّاسِ هم الَّذَين: □تدركهم السَّاعة وهم أحياء □ يَتَخذون القبور مساجِد □ الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                         |
| يجب البعد عن: 🗌 الشُّرك 📮 وِسائله 🗎 الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -11                                     |
| الصَّدقة عند القبر لا بأس بها؛ لأنَّ النَّهي عن الصَّلاة فقط.   صح تخطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - ٤٥                                    |
| التَّشبُّه بالمُشركين كبيرةٌ: 🛚 إذا قصد التَّشبُّه 🔲 سواءٌ قصده أو لم يقصده.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -٤٦                                     |
| حذَّر ﷺ من اتِّخاذ القبور مساجد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -٤٧                                     |
| □ في حياته □ قبل موته بخمس □ في السِّياق □ الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                         |
| أفضليَّة الإيمان والعمل الصَّالح فوق أفضليَّة النِّسب. 🔲 صح 🗋 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -٤٨                                     |
| « لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنَا»: 🔲 استُجيب له عَيْنَةً 🔲 اقتضت حكمة الله غير ذلك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ <b>£</b> ٩                            |
| زيارة النِّساء للقبور من كبائر الذُّنوب. أَلَّا صح الخطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -••                                     |
| النَّبِيُّ عَلَيْهِ: عَمَىٰ جناب التَّوحيد عَسدَّ كلُّ ما يوصل إلىٰ الشَّرك الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -01                                     |
| بَيْنُ وَكُورًا» أي: 			 لا تدفنوا فيها 				 لا تتركوا الصَّلاة فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -05                                     |
| ريارة قبره ﷺ لا يُشدُّ إليها الرَّحل ولا نتردَّد على القبر:     صح           خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -٥٣                                     |
| الصَّلاة والسَّلام على النَّبِيِّ عَيْنِيةٍ تكون: عند قبره، فيُوصى المسافر إلى المدينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -0٤                                     |
| بالسَّلام عليه 🔲 من أي مكانٍ (ما أنت ومن في الأندلس إلَّا سواءٌ).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         |
| به مسرم میدًا» أي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -00                                     |
| سَبِرِي عِيدَ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ | -07                                     |
| السرك و يماس ال يمم في معده الم يعطوا على معطوله سه. في عدم المسبب معصيتهم. في الماكتاب بل حُرموا بسبب معصيتهم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - <b>0</b> V                            |
| ر اوروا طريب مِن الصيف مع يعطوا عن المحدب بن حرسوا بسبب معطيبهم.<br>- صح الحطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| العلم لا يعصم صاحبه من المعصية. □ صح □ خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>-</b> ◊٨                             |
| العدم لا يعظم صاحبه من المعطلية. " الصحح الصحا. هل القردة والخنازير بقيَّة أولئك الممسوخين؟ العم العم الا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>-09</b>                              |
| و و اس س س س س س س س م س س م س س م س س س س                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | _ <b>-</b> -7•                          |
| الغُلوَّ في القبور وإن قلَ قد يؤدِّي إلىٰ ما هو أكبر منه:   صح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                         |
| لا تكاد تجد معصيةً في الأمَّة إلَّا وجدت لها أصلًا في الأمم السَّابقة: □ صح □ خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -71                                     |
| الأمَّة لمَّا تفرقت وصار بعضها يهلك بعضًا، سلَّط الله عليها عدوًّا من سواها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -75                                     |
| □ صح □ خطأ.<br>الامار كريار الأراث المارين الأراث المارين الأراث المارين الأراث المارين المارين الأراث المارين المارين الماري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| الإمام يكون إمامًا في:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -15                                     |
| أعظم ما يُخاف على الآمَّة: كما أئمَّة الشرِّ كما أتباع سنن اليهود والنصاري. ومن اللهود والنصاري. ومن الله الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -7٤                                     |
| استُجيبِ للنَّبِيِّ عَيْكِالَةٍ في اثنتين هما: ١ ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -70                                     |
| ومُنع الثَّالثة وهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                         |

# سادسًا: الأعمال الشّيطانيّة (٧ أبواب)

# [٢٤] بَابُ مَا جَاءَ في السِّحْر

السِّحر لا يتأتَّىٰ إلَّا عن طريق الشِّرك، فالشَّياطين لا تخدم الإنسان إلَّا لمصلحةٍ،
 وهي إغواء بني آدم وإدخالهم في الشِّرك والمعاصي.

# الدُّليل الأوَّل والثَّاني:

[۱] وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَبْهُ مَا لَهُ, فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ خَلَتَ ﴾. [۲] وَقَوْلِهِ: ﴿ يُوَمِنُونَ بِٱلْحِبْتِ وَٱلطَّاغُوتِ ﴾ ، قَالَ عُمَرُ: (الجبتُ: السِّحْرُ، وَالطَّاغُوتُ: كُهَّانُ كَانَ يَنْزِلُ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ، فِي وَالطَّاغُوتُ: كُهَّانُ كَانَ يَنْزِلُ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ، فِي كُلِّ حَيِّ وَاحِدٌ).

- ﴿ اُشْتَرَبْهُ ﴾: أي تعلُّمه.
- «الطَّاغُوتُ: الشَّيْطَانُ»: من التَّفسير بالمثال؛ لأنَّ الطَّاغوت أعمُّ من الشَّيطان.

### هل ينتفي النَّصيب بالكلِّيَّة أم ينتفي بعضه؟

القول الأول: آيات الوعيد تُمَرُّ كما جاءت، ولا يُحرص على جمعها مع آيات الوعد بالمغفرة حتَّىٰ لا يقلِّل من شأنها؛ لقوله: ﴿وَمَا نُرُسِلُ بِاللَّا يَنْ الله ساقها مساق التَّخويف والتَّرهيب من هذا الفعل.

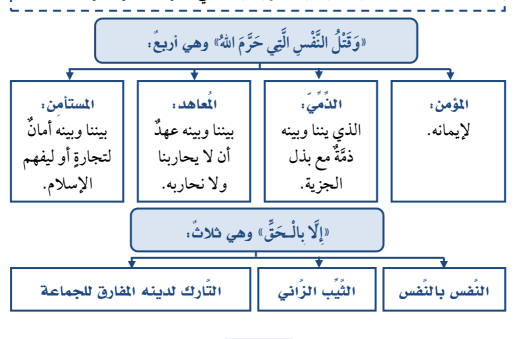
القول الثَّاني: تُضَمُّ نصوص الوعيد إلىٰ نصوص الوعد، وينتفي النَّصيب علىٰ تفصيلِ:

ينتفي بعضه: إذا كان باستعمال أدوية وعقاقير. ينتفي كله: إذا كان السِّحر باستعمال الشَّياطين.

## الدَّليل الثَّالث:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَعَالَىٰتُهُ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «اجْتَنبُوا السَّبْعَ الْهُوبِقَاتِ»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشِّرْكُ بِاللهِ، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَا بِالْحَقِّ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَالتَّولِّي يَوْمَ الزَّحْفِ، وَقَذْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْغَافِلاتِ الْمُؤْمِنَاتِ».

- «اجْتَنِبُوا»: أي: اتركوا مع البعد، بأن نكون في جانب وهي في جانب آخر.
  - «السَّبْعَ»: هذا لا يقتضي الحصر، فإنَّ هناك موبقاتٍ أخرى.
- «وَأَكْلُ الرِّبَا»: معناه أخذه، سواءُ استعمله في الأكل أو الفرش أو غير ذلك، والرِّبا هو تفاضلُ في عقدٍ بين أشياء يجب فيها التَّساوي، ونسأُ في عقدٍ بين أشياء يجب فيها التَّساوي، ونسأُ في عقدٍ بين أشياء يجب فيها التَّقابض، وينقسم إلىٰ قسمين: [١] ربا فضل (زيادةٍ)، [٢] ربا نسيئةٍ (تأخير).
  - (وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ»: واليتيم هو من مات أبوه قبل بلوغه، ذكرًا كان أم أنثى.
    - ﴿ وَالتَّوَلِّي يَوْمَ الزَّحْفِ »: الإدبار يوم تلاحم الصَّفَّين في القتال مع الكُفَّار.
    - «وَقَذْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ»: رمي المؤمنة الحرَّة بالزِّنا.



إذا كان الكفّار أكثر

من مثلي المسلمين:

فيجوز الفرار حينئذٍ.

## والتُّولِّي يجوز في ثلاثة مواضع:

﴿مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةِ ﴾: ينضمُّ مع طائفةٍ أخرى لضرورةٍ، بشرط ألَّا يكون على الجيش

ضرڙ.

﴿مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ ﴾: كمن ينصرف ليصلح من شأنه ويهيًء الأسلحة، أو ينحرف ليأتي من جهةٍ أخرى.

الدَّليل الرَّابِع إلى السَّابِع:

[٤] وَعَنْ جُنْدُبٍ مَرْفُوعًا: «حَدُّ السَّاحِرِ: ضَرْبُهُ بِالسَّيْفِ»، رَوَاهُ التَّرْمَذِيُّ، وَقَالَ: (الصَّحِيحُ أَنَّهُ مَوْ قُوفٌ).

[٥] وَفِي «صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ» عَنْ بَجَالَةَ بْنِ عَبَدَةَ قَالَ: كَتَبَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ: أَنِ الْقُلُوا كُلَّ سَاحِرِ وَسَاحِرَةٍ، قَالَ: فَقَتَلْنَا ثَلَاثَ سَوَاحِرَ.

[٦] وَصَحَّ عَنْ حَفْصَة نَعِظْتُهَا أَنَّهَا أَمَرَتْ بِقَتْل جَارِيةٍ لَهَا سَحَرَتْهَا، فَقُتِلَتْ.

[٧] وَكَذَا صَحَّ عَنْ جُنْدَبِ، قَالَ أَحْمَدُ: (عَنْ ثَلَاثَةٍ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ عَيْكِيَّةٍ).

## ما هو حكم السَّاحر؟

القول الثَّاني (الشَّافعيُّ وَغِيَّللُهُ تعالى): وهذا الَّذي رجَّحه الشَّيخ ابن عثيمين وَغِيَّللهُ:

سحر الأدوية والعقاقير:

حكم فاعله هو حكم الصَّائل المعتدي، ويُقتل حدًّا علىٰ أنَّه مسلمٌ.

سحر الشّياطين:

فاعله مُرتَدُّ يُستتاب، فإن تاب قتلناه حدًّا لأنَّه مسلمٌ، وإن لم يتب قتلناه على أنَّه كافرٌ مُرتدُّ.

القول الأول (محمد بن عبد السِّحر كلَّه كفرٌ، والسَّاحر يُقتل مُطلقًا، وتوبته عند الله تعالىٰ.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْبَقَرَةِ ﴿ وَلَقَدْ عَكِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَىٰهُ ﴾.

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ النِّسَاءِ ﴿ يُؤْمِنُونَ بِالْحِبْتِ وَالطَّاغُوتِ ﴾.

الثَّالِثَةُ: تَفْسِيرُ الْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ، وَالْفَرَقُ بَيْنَهُمَا (الجبت: كلُّ ما لا خير فيه من السِّحر وغيره، والطَّاغوت: كلُّ ما تجاوز به العبد حدَّه من مَعبودٍ أو مَتبوعٍ أو مُطاع). السِّحر وغيره، والطَّاغوت: كلُّ ما تجاوز به العبد حدَّه من مَعبودٍ أو مَتبوعٍ أو مُطاع). الرَّابِعَةُ: أَنَّ الطَّاغُوتَ قَدْ يَكُونُ مِنَ الْإِنْسِ (الطَّاغوت إذا أُطلق فالمُراد به شيطان الجنِّ، والكاهن شيطان الإنس).

الْخَامِسَةُ: مَعْرِفَةُ السَّبْعِ الْمُوبِقَاتِ الْمَخْصُوصَةِ بِالنَّهْي.

السَّادِسَةُ: أَنَّ السَّاحِرَ يَكُفُرُ.

السَّابِعَةُ: يُقْتَلُ وَلَا يُسْتَتَابُ (الحدُّ إذا بلغ الإمام لا يُستَتاب صاحبه، بل يُقتل بكلِّ حال، أمَّا الكفر فإنَّ صاحبه يُستتاب).

الثَّامِّنةُ: وُجُودُ هَذَا فِي الْمُسْلِمِينَ عَلَىٰ عَهْدِ عُمَر، فَكَيْفَ بَعْدَهُ؟!

القول بقتل السَّاحر من السُّلطان مُوافقٌ للقواعد الشَّرعيَّة؛ لأنَّهم يسعون في الأرض فسادًا، وفسادهم من أعظم الفساد، فقتلهم واجبٌ على الإمام، ولا يجوز للإمام أن يتخلَّف عن قتلهم؛ لأنَّ مثل هؤلاء إذا تُركوا وشأنهم انتشر فسادهم في أرضهم وفي أرض غيرهم، وإذا قُتلوا سَلِمَ النَّاس من شرِّهم، وارتدع النَّاس عن تعاطي السِّحر.

## [٢٥] بَابُ بَيَان شَيْء مِنْ أَنْوَاع السِّحْر

بعد أن ذكر السِّحر، بيَّن لك شيئًا من أنواعه لتعلم أنَّه أنواعٌ وتجتنبها.

## الدَّليل الأوَّل إلى الخامس:

[۱] قَالَ أَحْمَدُ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَوٍ، حَدَّثَنَا عَوْفٌ، عَنْ حَيَّانَ بْنُ الْعَلَاءِ، حَدَّثَنَا عَوْفٌ، عَنْ حَيَّانَ بْنُ الْعَلَاءِ، حَدَّثَنَا عَوْفٌ، عَنْ قَبِيصَة، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِي عَيَّكِيْ قَالَ: «إِنَّ الْعِيَافَة، وَالطَّرْق، وَالطَّيْرَة؛ مِنَ الْجِبْتِ»، قَالَ عَوْفٌ: (الْعِيَافَةُ: زَجْرُ الطَّيْرِ، وَالطَّرْقُ: الْخَطُّ يُخَطُّ بِالأَرْضِ)، وَالْجِبْتِ »، قَالَ عَوْفُ وَالنَّسَائِيِّ وَالْشَيْطَانِ). إِسْنَادُهُ جَيِّدٌ، وَلِأَبِي دَاوُدَ وَالنَّسَائِيِّ وَابْنِ حِبَّانَ فِي «صَحِيحِهِ» الْمُسْنَدُ مِنْهُ.

[7] وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ سَّعَالِيُهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ: «مَنِ اقْتَبَسَ شُعْبَةً مِنَ النَّجُومِ فَقَدِ اقْتَبَسَ شُعْبَةً مِنَ النَّجُومِ فَقَدِ اقْتَبَسَ شُعْبَةً مِنَ السِّحْرِ؛ زَادَ مَا زَادَ»، رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بِإِسْنَادٍ صَحِيح.

[٣] وَلِلنَّسَائِيِّ مِنْ حَدِيَثِ أَبِي هُرَيْرَةَ سَجَالِكُهُ: «مَنْ عَقَّدَ عُقْدَةً ثُمَّ نَفَّثَ فِيهَا فَقَـدْ سَحَرَ، وَمَنْ سَحَرَ فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا وُكِلَ إِلَيْهِ».

[٤] وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: ﴿ أَلَا هَلْ أُنَبِّئُكُمْ مَا الْعَضْهُ ؟ هِيَ النَّمِيمَةُ؛ الْقَالَةُ بَيْنَ النَّاسِ». رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

[٥] وَلَهُمَا عَنِ اَبْنِ عُمَرَ سَلِيْكُهَا ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لَسِحْرًا».

- « الْعِيَافَةَ»: زجر الطَّير للتَّشاؤم أو التَّفائل، من التَّطيُّر بالفعل.
- ﴿ وَالطُّرْقَ ﴾: يضربون على الرَّمل على سبيل السِّحر والكهانة.
- «الطِّيرَة»: هي التشاؤم بمعلوم مرئيًّا كان أو مسموعًا، زمانًا كان أو مكانًا.
  - «رَنَّةُ الشَّيْطَانِ»: أي وحى الشَّيطان؛ هذا من وحى الشَّيطان وإملائه.
- «الْعَضْهُ»: بمعنىٰ القطع والتَّفريق، ووجه إيرادها تحت باب السِّحر؟ ليبيِّن أنَّ التَّفريق هو هدف كلِّ من النَّمَّام والسَّاحر؛ والنَّمَّام يُفسد أكثر من السَّاحر.

## علم النجوم قسمان:

#### علم التّاثير:

أن يستدلُّ بالأحوال الفلكيَّة علم ال الحوادث الأرضيّة.

علم التّسيير، أن يستدلّ به علىٰ الجهات والأوقات وجهة القبلة.

شركٌ أكبر:

إذا اعتقد أنَّ النَّجوم مؤثِّرةٌ

بذاتها، وبيدها جلب المنافع ودفع المَضارٌّ. شرك أصغر: إذا اعتقد أنّ

النَّجوم سببٌ، والله تعالىٰ لم يجعلها سببًا في

الاطِّلاع علىٰ

الغيب.

جائز: واجب: ما لا يتمُّ الواجب يستدل بها على إلّا به فهو الأزمان و الأماكن، واجبٌ، كمن يكون في صحراء ﴿ وَعَلَامَاتٍ وَبِٱلنَّجْمِ هُمُ أوفي فلاة وأراد كَمْ تَدُونَ ﴿. معرفة القبلة.

- «الْبِيَانِ»: الفصاحة التَّامَّة الَّتي تسبي العقول وتغيِّر الأفكار وينقسم إلى:
  - ١. ممدوح: المقصود منه إثبات الحقِّ وإبطال الباطل.
    - مذموم: المقصود منه ردُّ الحقِّ وإثبات الباطل.
- ما علاقة البيان بالسِّحر؟ لأنَّ البيان الباطل والسِّحر اشتركا في قلب الحقائق.

الْأُولَىٰ: أَنَّ الْعِيَافَةَ وَالطَّرْقَ وَالطِّيرَةَ مِنَ الْجِبْتِ.

الثَّانِيَةُ: تَفْسِرُ الْعِيَافَة وَالطَّرْق.

الثَّالِثَةُ: أَنَّ عِلْمَ النُّجُوم مِنْ نَوْعِ السِّحْرِ (علم التَّأثير).

الرَّابِعَةُ: الْعَقْدُ مَعَ النَّفْثِ مِنْ ذَلِكَ.

الْخَامِسَةُ: أَنَّ النَّمِيمَةَ بَيْنَ النَّاسِ مِنْ ذَلِكَ (لأنَّها تفعل التَّفريق كالسَّاحر).

السَّادِسَةُ: أَنَّ مِنْ ذَلِكَ بَعْضَ الْفَصَاحَةِ (لأنَّ البليغ قد يصرف أو يلهب الهمم).

## [٢٦] بَابُ مَا جَاءَ فِي الْكُهَّانِ وَنَحْوِهِمْ

هذا من أحسن ما يكون في التَّرتيب، بعد أن بيَّن لك السِّحر وشيئًا من أنواعه ها هو يبيِّن لك مَن الكاهن والرَّمَّال والمنجِّم، وحكم إتيانهم، وكيفية الإتيان.

## الدُّليل الأوَّل إلى الرَّابع:

[١] رَوَىٰ مُسْلِمٌ فِي «صَحِيحِهِ» عَنْ بَعْضِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ ﷺ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَتَىٰ عَرَّافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ فَصَدَّقَهُ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ يَوْمًا»

[٢] وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَعَالِثُكُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلِيهِ قَالَ: «مَنْ أَتَىٰ كَاهِنًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ؛ فَقَدْ كَاهِنَا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ؛ فَقَدْ كَاهِنَا كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلِيهِ » رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

[٣] وَلِلاَّرْبَعَةِ وَالْحَاكِمِ - وَقَالَ: صَحِيحٌ عَلَىٰ شَرْطِهِمَا - عَنْ ... : «مَنْ أَتَىٰ عَرَّافًا أَوْ كَاهِنًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ؛ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَيَكِيْةٍ».

[٤] وَلِأَبِي يَعْلَىٰ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ عَنِ ابْنَ مَسْغُودٍ مِثْلُهُ مَوْقُوفًا.

- «مَنْ أَتَىٰ»: الإتيان يكون بمجالسته، أو الاتّصال، أو إرسال شخص إليه، أو رسالة، أو مسلمة قنواتهم، أو الدُّخول على مواقعهم، أو شراء مجلّاتهم وبخاصّة الّتي فيها الأبراج، أو السّماع لما يقولون، وهذا فيه مفسدةٌ عظيمةٌ.
- «لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ»: الشَّواب الحاصل بها قوبل بالسَّيِّئة فأسقطته (إتيانٌ بلا تصديق).
- (فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَيْ ): أي القرآن وفيه: ﴿قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللهُ ﴾، فالَّذي يُصدِّق الكاهن في علم الغيب وهو يعلم أنَّه لا يعلم الغيب إلَّا الله؛ فهو كافرٌ كفرًا أكبر، وإن كان جاهلًا ولا يعتقد أنَّ القرآن فيه كذبٌ؛ فكفره أصغر، وقد لا يُصدِّق في الحال، بل يكون التَّصديق إذا حصل له شيئ.
- «عَرَّافًا»: هو اسمٌ عامٌ للكاهن والمُنجِّم والرَّمَّال ونحوهم ممَّن يستدلَّ على معرفة الغيب بمُقدِّماتٍ يستعملها، فيشمل كلَّ من تعاطى وادَّعىٰ هذه الأمور.

### الدُّليل الخامس:

وَعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ سَعِظْتُهُ مَرْفُوعًا: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ تَطَيَّرَ أَوْ تُطُيِّرَ لَهُ، أَوْ تَكَهَّنَ أَوْ تَكَهَّنَ أَوْ تَكَهَّنَ لَهُ، أَوْ سَحَرَ أَوْ سُحِرَ لَهُ، وَمَنْ أَتَىٰ كَاهِنًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ؛ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أَنْزِلَ عَلَيْهُ مُحَمَّدٍ عَيْكِيْهُ ، رَوَاهُ الْبَزَّارُ بإِسْنَادٍ جَيِّدٍ.

## الدُّليل السَّادس:

وَرَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي الأَوْسَطِ بِإِسْنَادٍ حَسَنٍ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ؛ دُونَ قَوْلِهِ: «وَمَنْ أَتَىٰ ...» إلىٰ آخره.

قال الْبَغَوِيُّ: (الْعَرَّافُ: الَّذِي يَدَّعِي مَعْرِفَةَ الأُمُورِ بِمُقَدِّمَاتٍ يَسْتَدِلُّ بِهَا عَلَىٰ الْمَسْرُوقِ وَمَكَانِ الضَّالَّةِ وَنَحْوِ ذَلِكَ)، وَقِيلَ: هُوَ الْكَاهِنُ، وَالْكَاهِنُ هُوَ الَّذِي يُخْبِرُ عَمَّا فِي الضَّمِيرِ. عَن الْمُغَيَّبَاتِ فِي الْمُسْتَقْبَل، وَقِيلَ: الَّذِي يُخْبِرُ عَمَّا فِي الضَّمِيرِ.

وَقَالَ أَبُو الْعَبَّاسِ ابْنُ تَيْمِيَّةَ: (الْعَرَّافُ: اسْمُ لِلْكَاهِنِ وَالْـمُنَجِّمِ وَالرَّمَّالِ وَنَحْوِهِمْ مِمَّنْ يَتَكَلَّمُ فِي مَعْرِفَةِ الأُمُورِ بِهٰذه الطُّرُقِ).

- «مَنْ تَطَيَّرَ»: يشمل من تطيَّر لنفسه، أو تطيَّر لغيره.
- «أَوْ تُطُيِّرُ لَهُ»: أي أمر من يتطيَّر له، أو رضي بأن يُتطيَّر له.
- «سُحِرَ لَهُ»: لأنَّ البعض يقول لمن يشكو زُوجه: أنا أصنع لـك السِّحر وأنـت لا تصنع شيئًا، فيظنُّ أنَّه لا شيء عليه.

## الدُّليل السَّابع:

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ - فِي قَوْمٍ يَكْتُبُونَ أَبَا جَادٍ، وَيَنْظُرُونَ فِي النَّجُومِ -: (مَا أَرَىٰ مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ لَهُ عِنْدَ اللهِ مِنْ خَلَاقٍ).

- تعلُّم أبا جادٍ ينقسم إلىٰ قسمين:
- ١. مباحٌ: أن نتعلُّمها لحساب الجُمل وما أشبه ذلك، ومازال العلماء يؤرِّخون بها.
  - ٢. مُحرَّمٌ: أن يجعلها مربوطةً بسير النَّجوم وحركتها وطلوعها وغروبها.

#### حكم سؤال العرَّاف ونحوه:

السُّوْال الإظهار عجزه وكذبه: مطلوبٌ أو واجبٌ بشرط أن يكون أهلًا لذلك. السُّوْال لاختباره جائزٌ؛ ليعرف صدقه من كذبه، لا لأجل أن يأخذ بقوله، ويكون أهلًا لذلك.

السُّوَّالُ والتَّصديق: كفرُّ أكبر؛ لأنَّه تكذيبٌ للقرآن. السَّوَّال المُجرَّد؛ كبيرة، لقوله ﷺ: «لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ يَوْمًا».

#### من علامات السَّاحر؛

١- مخالفة شروط جواز الرُّقية الشَّرعيَّة. ٢- العقد مع النَّفث.

٣- كتابة الحروف المقطَّعة والكلام غير المفهوم. ٤- الصَّرف والعطف.

٥- النَّظر في النُّجوم (علم التَّأثير). مُ ٦- قراءة الكفِّ والفنجان.

٧- أن يسأل عن اسم الأمِّ مثلًا. ٨- أن يدَّعي معرفة الغيب.

٩- أن يأمر المريض بمخالفة الشَّرع كترك الصَّلاة، أو ترك التَّسمية عند الذَّبح.

١٠ أنَّه يُعلِّق المريض به لا بالله. ١١ أنَّه من أولياء الشَّيطان.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: أَنَّهُ لَا يَجْتَمِعُ تَصْدِيقُ الْكَاهِنِ مَعَ الْإِيمَانِ بِالْقُرْآنِ (وهذا من أعظم الكفر). الثَّانِيَةُ: التَّصْرِيحُ بأَنَّهُ كُفْرٌ.

الثَّالِثَةُ: ذِكْرُ مَنْ تُكُلِّهِنَ لَهُ (أي: إنَّه كالكاهن في براءته ﷺ منه).

الرَّابِعَةُ: ذِكْرُ مَنْ تُطْيِّرَ لَهُ.

الْخَامِسَةُ: ذِكْرُ مَنْ سُحِرَ لَهُ (أَنَّ من طلب أن يُفعل له ذلك؛ فهو مثلهم في العقوبة).

السَّادِسَةُ: ذِكْرُ مَنْ تَعَلَّمَ أَبَا جَادٍ (فيه تفصيلٌ).

السَّابِعَةُ: ذِكْرُ الْفَرْقِ بَيْنَ الْكَاهِنِ وَالْعَرَّافِ.

## [٢٧] بَابُ مَا جَاءَ في النُّشْرَة

هذا من حسن التَّرتيب، فبعد أن ذكر السِّحرأراد أن يذكر لك كيفيَّة علاجه، ولا ريب أنَّ حلَّ السِّحر عن المسحور بالمشروع فيه فضلٌ كبيرٌ لمن ابتغي وجه الله.

## الدَّليل الأوَّل:

عَنْ جَابِرٍ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ سُئِلَ عَنِ النَّشْرَةِ، فَقَالَ: «هِيَ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ – بِسَنَدٍ جَيِّدٍ – وَأَبُو دَاوُدَ.

## الدَّليل الثَّاني؛

وَقَالَ: سُئِلَ أَحْمَدُ عَنْهَا؛ فَقَالَ: ابْنُ مَسْعُودٍ يَكْرَهُ لهذا كُلَّهُ.

- «النُّشْرَةِ»: أي المعروفة في الجاهليَّة الَّتي كانوا يستعملونها في الجاهليَّة.
- «مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ»: نسبتها إلى الشَّيطان أبلغ في تقبيحها والتَّنفير منها.
  - «يَكْرَهُ هٰذا»: الكراهة عند المُتقدِّمين يُراد بها التَّحريم.
- «يَكْرَهُ هٰذَا كُلَّهُ»: يُراد بها النُّشرة الَّتي من عمل الشَّيطان، وهي النُّشرة بالسِّحر.

### الدَّليل الثَّالث:

وَفِي الْبُخَارِيِّ عَنْ قَتَادَةَ: قُلْتُ لِابْنِ الْـمُسَيَّبِ: رَجُلٌ بِهِ طِبُّ أَوْ يُؤَخَّـذُ عَـنِ امْرَأَتِـهِ؛ أَيْحَلُّ عَنْهُ أَوْ يُنَشَّـرُ؟ قَالَ: (لَا بَأْسَ بِهِ، إِنَّمَا يُرِيدُونَ بِهِ الإِصْلَاحَ، فَأَمَّا مَا يَنْفَعُ فَلَمْ يُنْـهَ عَنْهُ) انْتَهَىٰ.

- «طِبُّ»: أي سحرٌ، ومن المعلوم أنَّ الطِّبَ هو علاج المرض، لكن سُمِّي السِّحر طبَّ من باب التَّفاؤل، كما سُمِّي اللَّديغ سليمًا والكسير جبيرًا.
- «يُؤَخُّذُ عَنِ امْرَأَتِهِ»: أي يُحبس فلا يتمكَّن من جماعها، وهو ليس به بأسٌ، وهـ و نوعٌ من السِّحر.

## الدُّليل الرَّابع:

وَرُوِيَ عَنِ الْحَسَنِ أَنَّهُ قَالَ: (لَا يَحُلُّ السِّحْرَ إِلَّا سَاحِرٌ).

قَالَ ابْنُ الْقَيِّم: (النُّشُرَةُ: حَلُّ السِّحْرِ عَنِ الْمَسْحُورِ، وَهِيَ نَوْعَانِ:

أَحَدُهُمَا: حَلَّ بِسِحْرٍ مِثْلِهِ، وَهُوَ الَّذِي مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ، وَعَلَيْهِ يُحْمَلُ قَوْلُ الْحَسَنِ، فَيَتَقَرَّبُ النَّاشِرُ وَالْمُنْتَشِرُ إِلَىٰ الشَّيْطَانِ بِمَا يُحِبُّ، فَيُبْطِلُ عَمَلَهُ عَنِ الْمَسْحُورِ. الثَّانِي: النَّشْرَةُ بِالرُّقْيَةِ، وَالتَّعَوُّذَاتِ، وَالدَّعَوَاتِ، وَالأَدْوِيَةِ الْمُبَاحَةِ؛ فَهٰذا جَائِزُ).

## كيف نردُّ على من قال بأنَّ السِّحر يُحَلُّ بالسِّحر؟

- ١. بأنه مُخالفٌ للكتاب والسُّنَّة وما كان عليه الصَّحابة وسلف الأمَّة سَعَظْهُ.
  - ٢. وفيه تضعيفٌ للتَّداوي بالقرآن والأدعية المأثورة في السُّنَّة النَّبويَّة.
    - ٣. وفيه تقويةٌ للسِّحر والسَّحرة وتمكينٌ لهم عند عامَّة النَّاس.
- ٤. فيه عدولٌ عن اليقين اللّذي هو التّداوي بالقرآن والأدعية المأثورة إلى الظّنّ وهـ و التّداوي بالسّحر.
- ٥. لابد في حلِّ السِّحر عن المسحور من أن يتقرَّب النَّاشر والمنتشر للشَّيطان بما يحب حتَّىٰ يبطل السِّحر.
  - ٦. إذا صبر المسحور فإنَّ له الجنَّة كما ورد عن النَّبيِّ ﷺ.
    - ٧. حلَّ السِّحر بسحرِ يزيد المسحور سحرًا على سحره.
  - أستر النّبي عَلَيْة ولم يتداو بالسّحر بل بالرُّقية الشّرعيّة.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: النَّهْيُ عَنِ النَّشْرَةِ.

الثَّانِيَةُ: الْفَرَقُ بَيْنَ الْمَنْهِيِّ عَنْهُ وَالْمُرَخَّصِ فِيهِ، مِمَّا يُزِيلُ الْإِشْكَالَ.

(يُحمل قولُ كلِّ من قال بجواز حلِّ السِّحر على الرُّقية والتَّعوُذات والأدوية والدَّعوات، وقولُ كلِّ مَن منع حلَّ السِّحر علىٰ حلِّ السِّحر بالسِّحر، والله أعلم).

## [٢٨] بَابُ مَا جَاءَ في التَّطَيُّر

- التَّطيُّر يُنافي التَّوحيد: [١] لأنَّ المُتطيِّر قطع توكُّله علىٰ الله، واعتمد علىٰ غير الله.
   [٢] لأنَّه تعلَّق بأمر لا حقيقة له، بل هو وَهمٌ وتَخيُّلُ، والتَّوحيد عبادةٌ واستعانةٌ.
  - «التّطيّر» شرعًا: التّشاؤم بمرئيِّ أو مسموعٍ أو معلومٍ من زمانٍ أو مكانٍ:
    - ١. بمرئيِّ مثل لو رأى طيرًا فتشائم لكونه مُوحشًا أو أُسودًا.
  - ٢. مسموع مثل من هم بأمر فسمع أحدًا يقول لآخر: يا خسران؛ فيتشائم.
  - ٣. معلوم: كالتَّشاؤُم ببعض الأيَّام أو الشُّهور أو السَّنوات أو بعض الأماكن.

## الدُّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَاۤ إِنَّمَا طَلَيْرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَلَكِنَ أَكَثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾. [7] وَقَوْلِهُ: ﴿ قَالُواْ طَهَرُكُمْ مَّعَكُمْ ﴾ الآيَةَ.

- ﴿ طَلْبِرُهُمُ عِندَ اللهِ ﴾: أي ما يصيبهم من الجدب والقحط من الله فهو الله قدره ولا علاقة لموسى بالتلالة وقومه به، بل الأمر يقتضى أنهم سببٌ للبركة والخير.
- ﴿ اللَّهِ مَعَكُمُ ﴾: أي مُصاحبٌ لكم، فما يحصل لكم فإنَّه منكم ومن أعمالكم، فأنتم السَّبب في ذلك.
- لا مُنافاة بين الأيتين: فالأولىٰ تدلُّ علىٰ أنَّ المُقدِّر لهذا الشَّيء هو الله، والثَّانية تُبيِّن سببه وهو أنَّه منهم؛ فهم في الحقيقة طائرهم معهم أي ملازمٌ لهم.

## الدُّليل الثَّالث والرَّابع:

[٣] وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَغَيْظُتُهُ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَا عَدْوَى، وَلَا طِيَرَةَ، وَلَا هَامَة، وَلا هَامَة، وَلا صَفَرَ»، أَخْرَجَاهُ، زَادَ مُسْلِمٌ: «وَلَا نَوْءَ، وَلا غُولَ».

[٤] وَلَهُمَا عَنْ أَنَسٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْكَةٍ: «لَا عَدْوَى، وَلَا طِيرَةَ، وَيُعْجِبُنِي الْفَأْلُ» قَالُوا: وَمَا الْفَأْلُ؟ قَالَ: «الْكَلِمَةُ الطَّيِّيَةُ».

- « لا عَـدْوَى »: أراد أن يبطل اعتقاد الجاهليَّة في أنَّ المرض هـ و المؤثِّر بذاته »
   أو المعنى: لا عدوى مؤثِّرةٌ بذاتها ؛ بل هي سببٌ لانتقال المرض بإذن الله.
  - (وَلا هَامَةَ): طيرٌ يشبه البومة، أو هي البومة، يتطيّرون بها.
    - «وَلا صَفَرَ»: المقصود إمَّا:
  - ١. شهر صفر، كانت العرب يتشاءمون به، لا سيما في النَّكاح.
    - ٢. أو داءٌ في البطن يصيب الإبل، وينتقل من بعير إلىٰ آخر.
  - ٣. أو النَّسيء، فيُؤخِّرون الحرمة إلى شهر صفر حتَّىٰ يقاتلوا في شهر المُحرَّم.
- «وَلا نَوْءَ»: منازل القمر، كلَّ منزلةٍ لها نجمٌ، وكان العرب يتشاءمون بها، يقولون:
   هذا نجم نحس لا خير فيه، وبعضهم بالعكس يقولون هذا نجم سعود وخير.
- «وَلا غُولَ»: كانت العرب إذا سافروا تلوَّنت لهم الشَّياطين فتدخل في قلوبهم الرُّعب، فتجدهم يكتئبون ويستحسون عن الذَّهاب إلى الوجه الَّذي أرادوا.
- الَّذي نفاه الرَّسول ﷺ هو تأثيرها، وليس المقصود بالنَّفي نفي الوجود، فالعبد ينطلق إلى ما يريد بانشراح صدر وتيسير واعتماد علىٰ الله، ولا تسيء الظَّنَّ بالله.
  - لا تعارض بين هذه النُّصوص وبين قوله ﷺ: «إِنْ كَانَ الشُّؤُمُ فِي شَيْءٍ...» لأنَّ:
    - ١. هذا الحديث من المُتَشَابِهِ والنَّصوص في ذمِّ التَّطيُّر وأنَّه شركٌ من المُحكم.
      - الطِّيرة كلُّها مذمومةٌ، والَّذي بيده جلب المنافع ودفع المَضارِّ هو الله.
      - ٣. يُشرع للعبد الفرار من قدر الله إلى قدر الله أخذًا بالأسباب، ولا يتطيّر.
      - ٤. الشُّؤم في الحديث يلحق من تشاءم بها، لا من توكُّل على الله ولم يتشاءم.
- ٥. كلَّ من خاف شيئًا غير الله سُلِّط عليه، كما أنَّ من أحبَّ مع الله غيره عُذِّب بـه،
   ومن رجا مع الله غيره خُذِل من جهته (ذكره ابن القيم رَخِيًاللهُ).

#### الدليل الخامس:

وَلِأَبِي دَاوُدَ بِسَنَدٍ صَحِيحٍ عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ قَالَ: ذُكِرَتِ الطِّيَرَةُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَيْكِةً، فَقَالَ: «أَحْسَنُهَا: الْفَأْلُ، وَلا تَرُدُّ مُسْلِمًا، فَإِذَا رَأَى أَحَدُكُمْ مَا يَكُرَهُ؛ فَلْيَقُلْ: اللَّهُمَّ لا فَقَالَ: «أَحْسَنُهَا: الْفَأْلُ، وَلا تَرُدُّ مُسْلِمًا، فَإِذَا رَأَى أَحَدُكُمْ مَا يَكُرَهُ؛ فَلْيَقُلْ: اللَّهُمَّ لا يَأْتِي بِالْحَسَنَاتِ إِلَّا أَنْتَ، وَلا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا بِكَ».

| والتَّطيُّر                              | الفرق بين الفأل                           |
|------------------------------------------|-------------------------------------------|
| التَّشاؤم بمرئيٍّ أو مسموعٍ أو معلومٍ من | كلُّ ما يُنشِّط الإنسان علىٰ شيءٍ مَحمودٍ |
| زمانٍ أو مكانٍّ.                         | من قولِ أو فعل مَرئيِّ أو مَسموع.         |
| يُضعف التَّوكُّل.                        | يزيد في التَّوكُّل.                       |
| [١] شركٌ أصغر إذا اعتقد أنَّها سببٌ      | حُكمه أنَّه مُستَحبُّ.                    |
| [٢] شركٌ أكبر إن اعتقد تأثيرها بنفسها.   | حکمه آنه مستحب.                           |
| فيه سوء ظنِّ بالله تعالىٰ.               | فيه حسن ظنٍّ بالله تعالىٰ.                |
| هذا حال المُنافق والكافر.                | هذا حال الموحِّد المُحقِّق للتَّوحيد.     |
| قد يأتي بقصدٍ مثل العيافة.               | يأتي بلا قصدٍ ولا تكلُّفٍ.                |
| ما أمضاك أو ردَّك، بأن يعتمد على ما      | لا يجعلك تمضي ولا ترجع، ولم يعتمد         |
| رأى أو سمع وكان سببًا لإقدامه.           | علىٰ ما سمع أو رأىٰ لكن فرح ونشط.         |
| يوجب التَّعلُّق بالمُتَطَيَّر به.        | يوجب التَّعلُّق بالله.                    |

- مثال ١: شخصٌ أراد الزَّواج فلمَّا سأل عن اسم الفتاة، قيل له: هناء، فمضىٰ في النَّواج، وآخر سأل عن اسم الفتاة فقيل له: صخرة فتراجع، فكلاهما من باب التَّطيُّر؛ لأنَّ التَّطيُّر ما أمضاك أو ردَّك.
- مثال ٢: شخصٌ سأل عن اسم الفتاة بعد أن مضىٰ في الزَّواج فلمَّا وجده سعادًا استبشر به، فهذا من باب الفأل؛ لأنَّه لم يكن سببًا في مضيِّه أو إحجامه، وإنَّما استبشر بعد أن مضىٰ في الأمر.
- بعض النَّاس يفتح المصحف للتَّفاؤُل، فإذا نظر ذكر النَّار تشاءم، وإذا نظر الجنَّة قال: هذا فألٌ طيِّبٌ؛ فهذا مثل عمل الجاهليَّة الَّذين يستقسمون بالأزلام.
  - «عُقْبَةَ بْنِ عَامِر»: صوابه عروة بن عامرٍ.
  - «وَلا تَرُدُّ مُسْلِمًا»: يُفهم منه أنَّ من ردَّته الطِّيرة عن حاجته؛ فليس بمسلم.
    - «وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِكَ»: الباء هنا إمَّا:
    - [١] بمعنىٰ في، [٢] أو للاستعانة، [٣] أو السَّببيَّة.

## أقسام النَّاس مع الطِّيرة:

لا تردُّه عن حاجته ويمضي متوكلًا على الله هذا هو حال المُوحِّد لله تعالى، وهذا هو الأصل.

يمضي لكن مع قلق وهُمَّ وغَمُّ يخشى من تأثير هذا المُتَطَيَّر به فهذا آثمٌّ. يحجم ويستجيب للطيرة ويترك العمل: أصغر باعتقادها سببًا وأكبر باعتقادها مُؤثِّرةً بذاتها.

الدَّليل السَّادس إلى والثَّامن:

[7] وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ مَرْفُوعًا: «الطِّيرَةُ شِرْكُ، الطِّيرَةُ شِرِكُ، وَمَا مِنَّا إِلَّا؛ وَلَكِنَ اللهَ يُذْهِبُهُ بِالتَّوَكُّلِ»، رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ، وَجَعَلَ آخِرَهُ مِنْ قَوْلِ ابْنِ يَنْهُ فِللهَ عُودٍ.

[٧] وَلِأَحْمَدَ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَمْرِو: «مَنْ رَدَّتْهُ الطِّيَرَةُ عَنْ حَاجَتِهِ؛ فَقَدْ أَشْرَكَ»، قَالُوا: فَمَا كَفَّارَةُ ذَلِكَ؟ قَالَ: «أَنْ يَقُولَ: اللَّهُمَّ لَا خَيْرَ إِلَّا خَيْرُكَ، وَلَا طَيْرَ إِلَّا طَيْرُكَ، وَلَا إِلَهُ عَنْ كَالَهُمَّ لَا خَيْرُكَ، وَلَا إِلَهُ عَنْ كَالَ إِلَهُ عَنْ كَالَهُمَّ لَا خَيْرُكَ، وَلَا طَيْرَ إِلَّا طَيْرُكَ، وَلَا إِلَهُ عَنْ كَا إِلَهُ مَا كَا إِلَهُ عَنْ كَا إِلَهُ عَنْ كَا إِلَهُ عَنْ كَا إِلَهُ عَنْ كُولًا إِلَهُ عَنْ كَا أَلْهُ عَلَى إِلَا عَنْ كُولًا إِلَهُ عَنْ كَا إِلَهُ عَنْ كُولًا إِلَّهُ عَنْ إِلَا عَنْ إِلَّهُ عَنْ كُولًا إِلَّهُ عَنْ كُولًا إِلَهُ عَنْ كُولًا إِلَهُ عَلْمُ كُلُولُكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَا إِلَهُ عَنْ كُولًا إِلَهُ عَلَا عَنْ إِلَا عَنْ كُولًا إِلَا عَنْ كُولُولُكُ وَلَا إِلَهُ عَلَى الْعُلْمُ لَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا إِلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا إِلَهُ عَلَى الْعَلَالَ عَلَا إِلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَا إِلَهُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَا إِلَهُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَا إِلَا عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَا إِلَا عَلَى الْعَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا إِلَا عَلَا إِلَا عَلَا عَلَا عَلَى الْعَلَا عَلَا عَلَا

[٨] وَلَهُ مِنْ حَدِيثِ الْفَصْل بْنِ الْعَبَّاسِ: «إِنَّمَا الطِّيِّرَةُ مَا أَمْضَاكَ أَوْ رَدَّكَ».

- «وَمَا مِنَّا إِلَّا»: أي وما منَّا إلَّا مُتطيِّرٌ، وهذا من ترك ما يُستقبح ذكره، والبعد عن
   الألفاظ الشِّركيَّة، وتحقيق التَّوحيد في الألفاظ مع أنَّ حاكى الكُفر ليس بكافر.
- التَّوكُّل هو صدق الاعتماد على الله في جلب المنافع ودفع المَضارِّ مع الثِّقة به وفعل الأسباب الَّتي جعلها الله أسبابًا.

## ماهو علاج التّطيّر؟

- ١. بتحقيق التَّوحيد؛ لأنَّ التَّطيُّر يُذهبه الله بالتَّوكُّل، ويكون مُنشَرح الصَّدر.
  - قول الدُّعاء الوارد عن النَّبِيِّ ﷺ: «اللَّهُمَّ لا خَيْر...».
  - ٣. يتفائل بالخير ولا يتشائم، ولا يطرأ التَّشاؤُم علىٰ باله.
- ٤. ما فيه مصلحةٌ لا تتقاعس عنه في أوَّل مُحاولةٍ، حاول مرَّاتٍ حتَّىٰ يفتح الله.

| والاستقسام بالأزلام                      | الفرق بين القرعة                     |
|------------------------------------------|--------------------------------------|
| كبيرةٌ، وهي من المَيسر.                  | حُكمها جائزةٌ.                       |
| لا يحصل بها المقصود الشَّرعيُ.           | يحصل بها المقصود الشَّرعيُّ.         |
| تُستعمل لتعيين الخير من الشَّرِّ وتشِبه  | تُستعمل لتعيين من له الحقُّ بين      |
| ادِّعاء الغيب بالاعتماد على الحظِّ.      | متنازعين لهم نفس الحقِّ دون تعيين.   |
| عمل أهل الشِّرك.                         | عمل أهل التَّوحيد.                   |
| الخيرة برمي النُّقود المعدنيَّة والعدِّ. | القُرعة للصَّفِّ الأوَّل والأذان.    |
| تميِّز لمن ليس له حقٌّ والقسمة ممكنةٌ.   | تميِّز لصاحب الحقِّ ولا يمكن القسمة. |

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: التَّنْبِيهُ عَلَىٰ قَوْلِهِ: ﴿ أَلَآ إِنَّمَا طَآبِرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ ﴾، مَعَ قَوْلِهِ: ﴿ طَآبِرُكُم مَّعَكُمُ ۚ ﴾ (فلا تعارُض بينهما).

الثَّانِيَةُ: نَفْيُ الْعَدْوَىٰ (أي تأثيرها بنفسها لا أنَّها سببٌ للتَّأثير).

الثَّالِثَةُ: نَفْيُ الطِّيرَةِ (نفي التَّأثير لا نفي الوجود).

الرَّابِعَةُ: نَفْيُ الْهَامَةِ (البومة أو طائرٌ يشبهها).

الْخَامِسَةُ: نَفْيُ الصَّفَرِ (الأزمنة لا دخل لها في التَّأثير وتقدير الله، فصفر كغيره من الأزمنة يُقدَّر فيه الخير والشَّرُّ، وبعض النَّاس إذا انتهىٰ من شيءٍ في شهر صفر أرَّخ ذلك وقال: انتهىٰ في صفر الخير، وهذا من مداواة البدعة بالبدعة، والجهل بالجهل، فهو ليس شهر خير ولا شهر شرِّ).

السَّادِسَةُ: أَنَّ الْفَأْلَ لَيْسَ مِنْ ذَلِكَ، بَلْ مُسْتَحَبُّ.

السَّابِعَةُ: تَفْسِيرُ الْفَأْلِ (كُلُّ ما ينشِّط الإنسان على شيءٍ محمودٍ).

الثَّامِنَةُ: أَنَّ الْوَاقِعَ فِي الْقَلْبِ مِنْ ذَلِكَ مَعَ كَرِاهَتِهِ لَا يَضُرُّ؛ بَلْ يُذْهِبُهُ اللهُ بِالتَّوكُّلِ.

التَّاسِعَةُ: ذِكْرُ مَا يَقُولُ مَنْ وَجَدَهُ (اللَّهُمَّ لَا خَيْرَ إِلَّا خَيْرُكَ ...).

الْعَاشِرَةُ: التَّصْرِيحُ بِأَنَّ الطِّيرَةَ شِرْكُ (بتفصيل: إَذا اعتقد تأثيرها فهو شركٌ أكبر، وإذا اعتقدها سببًا فهو شركٌ أصغر).

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: تَفْسِيرُ الطِّيرَةِ الْمَذْمُومَةِ (ما أمضاك أو ردَّك).

## [٢٩] بَابُ مَا جَاءَ في التَّنْجيم

• ولم يقل: (من الشِّرك)؛ لأنَّ فيه تفصيلًا: علمُ تأثيرٍ وعلم تسييرٍ، وقد تقدَّم هذا.

## الدُّليل الأوَّل إلى الثَّالث:

[١] قَالَ الْبُخَارِيُّ فِي «صَحِيحِهِ»: قَالَ قَتَادَةُ: (خَلَقَ اللهُ لهذه النُّجُومَ لِثَلَاثٍ: زِينَةً لِلسَّمَاءِ، وَرُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ، وَعَلَامَاتٍ يُهْتَدَىٰ بِهَا، فَمَنْ تَأَوَّلَ فِيهَا غَيْرَ ذَلِكَ أَخْطَأَ، وَأَضَاعَ نَصِيبَهُ، وَتَكَلَّفَ مَا لَا عِلْمَ لَهُ بِهِ) انْتَهَىٰ.

[7] وَكَرِهَ قَتَادَةُ تَعَلَّمَ مَنَازِلِ الْقَمَرِ، وَلَمْ يُرَخِّصِ ابْنُ عُيَيْنَةَ فِيهِ. ذَكَرَهُ حَرْبٌ عَنْهُمَا. [٣] وَرَخَّصَ فِي تَعَلَّم الْـمَنَازِلِ أَحْمَدُ وَإِسْحَاقُ.

- كلُّ من حرَّم تعلُّم منازل النُّجوم من السَّلف يُحمَل قوله على علم التَّأثير.
- وكلُّ من أجاز تعلُّم منازل النُّجوم من السَّلف يُحمَل قوله علىٰ علم التَّسيير.

### الدُّليل الرَّابع:

وَعَنْ أَبِي مُوسَىٰ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «ثَلاَثَةٌ لا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ: مُدْمِنُ الْخَمْرِ، وَقَاطِعُ الرَّحِم، وَمُصَدِّقٌ بِالسِّحْرِ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَابْنُ حِبَّانَ فِي «صَحِيحِه».

- «لَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ»: هذا من أحاديث الوعيد الَّتي تُمَرُّ كما جاءت ولا يُتعرَّض لمعارضتها للنُّصوص الأخرى (الوعد)، وهذا أبلغ في الزَّجر.
- «مُدْمِنُ الْخَمْرِ»: الَّذي يشرب الخمر كثيرًا، والخمرهو كلَّ ما يغطِّي العقل على
   جهة اللَّذَة والطَّرب.
- «وَقَاطِعُ الرَّحِمِ»: الرَّحم هي القرابة، وصلة الأرحام الَّتي لم تُحدَّد في الشَّرع مرجعها إلى العرف، ما لم يخالف الشَّرع.
  - «وَمُصَدِّقُ بِالسِّحْرِ»: هذا هو الشَّاهد، وفيه أنَّ علم التَّنجيم نوعٌ من السِّحر.

### مبحثٌ في الكبائر

- تعریف الکبیرة: عرّفها شیخ الإسلام وَ الله بانّها: (كلُّ ما رُتِّب علیه عقوبةٌ خاصَّةٌ) مثل اللّعن أو الغضب، أو الطَّرد، أو البراءة من فاعله، أو أنّه من الكافرين أو المشركين، أو ليس من المؤمنين، أو شُبّه بأقبح الحيوانات...
- حكم فاعلها: مؤمنٌ بإيمانه فاسقٌ بكبيرته، تحت مشيئة الله؛ إن شاء عذَّبه وإن شاء غفر له.
  - هل الكبائر معدودة أم محدودة بمحدودة بالتّعريف السّابق؛ لا معدودة .
- هل الكبائر أكبر أم الشّرك الأصغر؟ المعاصي تبدأ بالصّغائر ثمّ الكبائر ثمّ الأصغر ثمّ الأكبر، لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾، وقول ابن مسعود تَعَالَيْتُهُ: (لأن أحلف بالله كاذبًا خيرٌ من أن أحلف بغيره صادقًا) والحلف بالله كاذبًا كبيرة والحلف بغيره ولو صادقًا شركٌ أصغر.
- هل الكبائر تُكفَّر بالعمل الصَّالح أو لابدً لها من توبة؟ لا بدَّ لها من توبة،
   لقوله ﷺ: «النَّائِحةُ إِنْ لَمْ تَتُبُ قَبْلَ مَوْتِهَا...»، و «... إذَا اجْتُنِبَتِ الْكَبَائِرُ...».
- هل تصحُّ التَّوبة من بعضها دون البعض الآخر؟ نعم تصحُّ التَّوبة من البعض دون البعض الآخر، مع ضرورة الإقلاع عن كلِّ المعاصى.
- هل يُحب فاعل الكبيرة أم يُبغَض أي يُحب بقدر ما معه من الإيمان ويبغض بقدر ما معه من المعصية، ولا يُجالس حال ارتكابه للكبيرة.
  - هل الكبائر تتفاوت؟ نعم تتفاوت، لقوله ﷺ: «أَلَا أَدُلُّكُمْ عَلَىٰ أَكْبَرِ الْكَبَائِرِ؟».
- كيف نسمّي مرتكب الكبيرة؟ هو مؤمنٌ بإيمانه فاسقٌ بكبيرته، وهو مؤمنٌ ناقص الإيمان، ولا نقول كالمرجئة: مؤمنٌ كامل الإيمان، ولا كالخوارج: كافرٌ.

#### لسائل:

الْأُولَىٰ: الْحِكْمَةُ فِي خَلْقِ النُّجُومِ (زينةَ للسَّماء - رجومًا للشَّياطين ـ علاماتٍ). الثَّانِيَةُ: الرَّدُّ عَلَىٰ مَنْ زَعَمَ غَيْرَ ذَلِكَ (علم التَّأْثير).

الثَّالِثَةُ: ذِكْرُ الْخِلَافِ فِي تَعَلُّم الْمَنَازِلَ.

الرَّابِعَةُ: الْوَعِيدُ فِيمَنْ صَدَّقَ بِشَيْءٍ مِنْ السِّحْرِ، وَلَوْ عَرَفَ أَنَّهُ بَاطِلْ.

## [٣٠] بَابُ مَا جَاءَ في الاسْتسْقَاء بِالْأَنْوَاء

- ١. شركٌ أكبر: أن يدعو الأنواء بالسُّقيا، أو يعتقد أنَّها تفعل وتقضي الحاجات.
  - ٢. شركٌ أصغر: أن يعتقد أنَّها سببٌ وأنَّ الله هو الخالق الفاعل.

## الدَّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾.

[7] وَعَنْ أَبِي مَالِكِ الأَشْعَرِيِّ تَعَالَىٰهُ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: «أَرْبَعُ فِي أُمَّتِي مِنْ أَمْرِ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: «أَرْبَعُ فِي أُمَّتِي مِنْ أَمْرِ اللهِ عَلَيْهِ الأَنْسَابِ، وَالطَّعْنُ فِي الأَنْسَابِ، وَالطَّعْنُ فِي الأَنْسَابِ، وَالطَّعْنُ فِي الأَنْسَابِ، وَالطَّعْنُ فِي الأَنْسَابِ، وَالإسْتِسْقَاءُ بِالنَّجُومِ، وَالنِّيَاحَةُ »، وَقَالَ: «النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَتُبْ قَبْلَ مَوْتِهَا؛ تُقَامُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَيْهَا بِالنَّجُومِ، وَالنِّيَاحَةُ »، وَقَالَ: «النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَتُبْ قَبْلَ مَوْتِهَا؛ تُقَامُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَيْهَا بِالنَّهُمِ مِنْ قَطِرَانِ، وَدِرْعُ مِنْ جَرَبِ» رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

- ﴿ وَتَجْعَلُونَ ﴾: تُكذِّبون أنَّه من عند الله، حيث تضيفون حصوله إلىٰ غيره.
- «أَرْبَعٌ»: ليست للحصر؛ لأنّ هناك أشياء تشاركها، وإنّما يقول ﷺ ذلك من باب
   حصر العلوم وجمعها بالتّقسيم والعدد؛ لأنّه يُقرّب الفهم ويثبّت الحفظ.
  - «الْجَاهِليَّةِ»: ما قبل البعثة، والغرض التَّقبيح والتَّنفير منها، وكلُّها جهلُ وقُبخُ.
    - « لَا يَتُرُكُونَهُنَّ »: فيه إخبارٌ وتحذيرٌ ، وليس إقرارًا.
- «الْفَخْرُ بِالأَحْسَابِ»: أي يتعالى ويتعاظم بما له من شرفٍ وسُؤددٍ، والفخر يكون بتقوى الله الَّذي يمنع من التَّعالي والتَّعاظم، وكلَّما ازدادت نعم الله عليه ازداد تو اضعًا للحقِّ وللخلق.
  - «وَالطَّعْنُ فِي الأَنْسَابِ»: يعيب أصل الإنسان؛ كأن يقول: أنت ابن الدَّبَّاغ.
  - «وَالِاسْتِسْقَاءُ بِالنُّجُومِ»: هذا هو الشَّاهد، ومعناه أن تنسب المطر إلى النُّجوم.
    - ﴿ وَالنِّياحَةُ ﴾: رفع الصَّوت بالبكاء على الميِّت قصدًا على سبيل النَّوح.
- «تُقَامُ» من قبرها، «سِرْبَالُ» ثوبٌ سابغ، «قَطِرَانٍ» الزِّفت أو النُّحاس المُذاب،
   «جَرَب» مرضٌ يكون في الجلد يتأثَّر بأيِّ شيءٍ يَمشُه، والمعنى أنَّ كلَّ جلدها

يكون جربًا بمنزلة الدِّرع، وإذا اجتمع قطرانٌ وجربٌ زاد البلاء، والحكمة أنَّها لمَّا لمَّ المَّعرِ غُطِّيت بهذا، فالجزاء من جنس العمل.

## سمي يوم القيامة بهذا الاسم لقيام:

النَّاس: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾.

الموازين: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَٰذِينَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الأشهاد: ﴿وَيَوْمَ يَقُومُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّل

## الدُّليل الثَّالث والرَّابع:

[٣] وَلَهُمَا عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِد نَجَالِئَهُ قَالَ: صَلَّىٰ لَنَا رَسُولُ اللهِ صَلَاةَ الصَّبْحِ بِالْحُدَيْبِيةِ، عَلَىٰ إِثْرِ سَمَاءٍ كَانَتْ مِنَ اللَّيْلِ، فَلَمَّا انْصَرَفَ أَقْبَلَ عَلَىٰ النَّاسِ، فَقَالَ: «هَلْ تَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟» قَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ، مَاذَا قَالَ: مُطِرْنَا بِفَضْلِ اللهِ وَرَحْمَتِهِ؛ فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِي كَافِرٌ بِالْكُوكَبِ، وَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطِرْنَا بِنَوْءِ كَذَا وَكَذَا؛ فَذَلِكَ كَافِرٌ بِي مُؤْمِنٌ بِالْكُوكَبِ».

[4] وَلَهُمَا مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ مَعْنَاهُ، وَفِيهِ: قَالَ بَعْضُهُمْ: لَقَدْ صَدَقَ نَوْءُ كَذَا وَكَذَا؛ فَأَنْزَلَ اللهُ هٰذه الآيَاتِ: ﴿فَكَ أَقَيْكُ بِمَوْقِعِ ٱلنُّجُومِ ﴾ إلَىٰ قَوْلِهِ: ﴿تُكَذِّبُونَ ﴾.

- ﴿ فَكَ آ ﴾: لا للتَّنبيه، بمعنى: انتبه، أقسم بمواقع النُّجوم.
- الفائدة من إقسامه سبحانه مع أنَّه صادقٌ دون حاجةٍ إلى القسم:
  - ١. أنَّ هذا أسلوبٌ عربيٌّ؛ لتأكيد الأشياء بالقسم.
- ٢. أنَّ المُؤمن يزداد يقينًا، ولا مانع من زيادة المُؤكِّدات الَّتي تزيد يقين العبد.
  - ٣. أنَّ الله يقسم بأمورِ عظيمةٍ دالَّةٍ علىٰ كمال قدرته وعظمته وعلمه.
    - ٤. التَّنويه بحال المُقسَم به؛ لأنَّه لا يقسم إلَّا بشيءٍ عظيم.
      - ٥. الاهتمام بالمُقسَم عليه، وأنَّه جديرٌ بالعناية والإثبات.
- ﴿كَرِيمٌ ﴾: معناه: [١] البهي الحَسَن، فالقرآن لا أحسنَ منه، [٢] كثير العطاء، يُعطي أهله من الخير ات الدِّينيَّة والدُّنيويَّة والجسميَّة والقلبيَّة.

- ﴿ فِكِنَكِ مَّكِّنُونِ ﴾: اللَّوح المحفوظ أو الصُّحف الَّتي في أيدي الملائكة.
- ﴿ لَا يَمَشُـهُ وَ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ﴾: الملائكة، وفيها إشارةٌ إلى أنَّ من طهَّر قلبه من المعاصى كان أفهم للقرآن.
  - ﴿ تَنزِيلٌ ﴾: فيها: [١] أنَّ القرآن نازلٌ لجميع الخلق، وعموم رسالته.
  - [٢] أنَّه نازلٌ من ربِّهم، وإذا كان كذلك؛ فهو الحكم بينهم الحاكم عليهم.
    - [٣] أنَّ نزول القرآن من كمال رُبوبيَّة الله، علم أنَّ القرآن رحمةٌ للعباد.
      - [٤] أنَّ القرآن كلام الله، مُنزَّلٌ غير مخلوقٍ.
  - ﴿ مُدَهِنُونَ ﴾: تخافون، لا ينبغي لكم ذلك، ينبغي لمن معه القرآن أن يصدع به.
    - ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمُ أَنَّكُمُ تُكَذِّبُونَ ﴾: تجعلون شُكركم تكذيبًا، وهذا من السَّفه.

#### لمسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْوَاقِعَةِ ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزَقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾.

الثَّانِيَةُ: ذِكْرُ الْأَرْبَعِ الَّتِي مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ (الْفَخْرُ بِالأَحْسَابِ، وَالطَّعْنُ فِي الأَنْسَابِ، وَالطَّعْنُ فِي الأَنْسَابِ، وَاللَّمْتِ فَي الأَنْسَابِ، وَاللَّمْتُ فِي الأَنْسَابِ، وَالإَسْتِسْقَاءُ بِالنَّجُومِ، وَالنِّيَاحَةُ).

الثَّالِثَةُ: ذِكْرُ الْكُفْرِ فِي بَعْضِهَا (الاستسقاء والطَّعن والنِّياحة).

الرَّابِعَةُ: أَنَّ مِنَ الْكُفْرِ مَا لَا يُخْرِجُ مِنَ الْـمِلَّةِ (وهي الاستسقاء بالأنواء بعضه كفرٌ مُخرجٌ من الملَّة وبعضه كفرٌ دون ذلك).

الْخَامِسَةُ: قَوْلُهُ: «أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ»؛ بِسَبَبِ نُزُولِ النِّعْمَةِ (الواجب على الإنسان إذا جاءته النِّعمة أن لا يضيفها إلى أسبابها مُجرَّدةً عن الله).

السَّادِسَةُ: التَّفَطُّنُ لِلْإِيمَانِ فِي هَذَا الْمَوْضِعِ (بنسبته إلىٰ فضل الله ورحمته).

السَّابِعَةُ: التَّفَوْلُنُ لِلْكُفْرِ فِي هَذَا الْمَوْضِعِ (بَنسبته إلى النَّوء).

الثَّامِنَةُ: التَّفَطُّنُ لِقَوْلِهِ: ﴿لَقَدْ صَدَقَ نَوْءُ كَذَا وَكَذَا» (أي بتنفيذه ووعده).

التَّاسِعَةُ: إِخْرَاجُ الْعَالِمِ لِلْـمُتَعَلِّمِ الْـمَسْأَلَةَ بِالْإِسْتِفْهَامِ عَنْهَا؛ لِقَوْلِهِ: «أَتَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟» (وهذيوجب استحضار قلوبهم، وهذا من حسن تعليمه ﷺ).

الْعَاشِٰرَةُ: وَعِيدُ النَّائِحَةِ (سِرْبَالُ مِنْ قَطِرَانٍ، وَدِرْعٌ مِنْ جَرَبِ).

## اختبار القسم السّادس (٧ أبوابٍ)

| ل: ما هو الفرق بين ما يلى؟<br>التَّطيُّر                            | السُّوَّال الأو                         |             |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------|
| ن، نه مورون بین نه یعی.<br>التّطیر                                  | الفأل                                   | م           |
|                                                                     |                                         | 1           |
|                                                                     |                                         | ۲           |
|                                                                     |                                         | ٣           |
| الاستقسام بالازلام                                                  | القرعة                                  |             |
|                                                                     |                                         | 1           |
|                                                                     |                                         | ۲           |
|                                                                     |                                         | ٣           |
| : (X) في المكان المناسب أو أكمل العبارة:                            | السُّوَالِ الثَّاني: ضع العلاما         |             |
| ۲                                                                   | · .                                     | -1          |
| 0                                                                   | -£v                                     |             |
| تفسيرٌ بالمثال. 🗌 صح 🔲 خطأ.                                         |                                         | -٢          |
| ، ﴿ مِنْ خَلَقٍ ﴾ أي:                                               | ﴿ٱشْتَرَكْهُ ﴾ أي:                      | -٣          |
| أنَّ الاجتناب معناهُ التَّركُ مع البعد: $\square$ صح $\square$ خطأ. | ﴿اجْتَنِبُوا﴾ أبلُّغ من «اتْرُكُوا»؛ لا | -٤          |
| 🛚 يقتضى 🛚 لا يقتضى) الحصر.                                          | «السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ» العدد هنا ([  | -0          |
| ز أم لا؟                                                            | هل العدد في النُّصوص له مفهو مُ         | <b>-</b> 7  |
|                                                                     | لماذا يُذكر وليس له مفهومٌ؟             | <b>-y</b>   |
| 🗆 ٤، المُحرَّم: 🗌 أكل الرِّبا 🗀 ليس خاصًّا بالأكل.                  | النَّفوس المُحرَّمة القتل: 🗋 ٣ 🛚        | <b>-</b> \  |
| ) ذكرًا أم أنثىٰ ( 🗌 قبل 🗌 قبل/ بعد) بلوغه.                         | اليتيم من مات ( 🗌 أبوه 🔲 أمه            | -•          |
| 🗌 العفيفات عن الزِّنا.                                              | المُحصَنات هنَّ: 🗌 الحرائر              | <b>- \•</b> |
| مِر: 🗌 بدون استتابةٍ 📗 بعد الاستتابة.                               |                                         | -11         |
| لُّ ما لا خير فيه من السِّحر وغيره.                                 | الجِبت هو: 🗌 اِلسِّحر 🔲 كَا             | -15         |
| جاوز به العبد حدَّه من مَعبودٍ أو مَتبوع أو مُطاع.                  |                                         | -14         |
| صِح 🗆 خطأ.                                                          | العيافة من أنواع التَّطِيُّر: 🔲         | -16         |
| للَّم شيئًا من السِّحر: 🗌 صح 🔲 خطأ.                                 | من تعلُّم شيئًا من التَّنجيم فقد تع     | -10         |
| 🗌 لها ) علاقةٌ بالحوادث الأرضيَّة.                                  | الأحوال الفلكيَّة ( 🗆 ليس لها           | -17         |

| أقسام علم النَّجوم: ١، وحكمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -17                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ٦ ، وحكمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                              |
| إيراد النَّميمة في السِّحر: 		 خطأٌ من النُّساخ 		 للجمع بينهما في التَّفريق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -17                                                          |
| «إِنَّ مِنَ الْبِيَانِ لَسِحْرًا»: 			 للمدح 			 للذَّمِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -19                                                          |
| العرَّاف هو: 🔲 الكاهن 🔲 اسمُّ عامٌّ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -5•                                                          |
| جاء بباب الكُهَّان لبيان: 🗖 من هم 🗋 كيفيَّة الإتيان 🗀 حكمه 🗀 الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -51                                                          |
| تعلُّم أبا جادٍ ينقسم إلى: [ قسمين [ قسم واحدٍ؛ لقول ابن عبَّاس تَعِلِثُهُمَا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -55                                                          |
| من صدَّق الكاهن وأقرَّ أنَّه لا يعلم الغيب إلَّا الله كافرٌ كفرًا 🗌 أكبر 🗀 أصغر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -54                                                          |
| قالت أمرأةٌ لأخرى: أصنع لزوجك السِّحر وأنت لا شيء عليك:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -5٤                                                          |
| 🗆 هما شركاء في السِّحر 📉 لا شيء علىٰ الثَّانية. 👚                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                              |
| رِجلٌ به طِبٌّ أي: 🔲 سحرٌ من باب التَّفاؤل 🔲 علاج المرض.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -50                                                          |
| دلَّتِ النُّصوص وأقوال السَّلف أنَّه ( الله يُحَلُّ اللَّهُ يُحَلُّ) الِسِّحر بسحر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>-17</b>                                                   |
| يُحَلُّ السِّحر بـ:   الحجامة   قراة آية الكرسيِّ  الدُّعاء كقول: «رَبُّ النَّاسِ الدُّعاء كقول: «رَبُّ النَّاسِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -54                                                          |
| أَذْهِب الْبَأْسَ» 🗌 الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                              |
| النُّشرة تنقسم إلىٰ: ١ ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>-</b> 5A                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                              |
| أبطل تطيُّر آلُ فرعون بقوله: 🗌 ﴿ أَلَآ إِنَّمَا طُلِّيرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ 🔲 ﴿ طَتِيرُكُمْ مَّعَكُمْ ۖ ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -59                                                          |
| أَذْهِبِ الْبَأْسُ»   النَّشرة تنقسم إلىٰ: ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                              |
| أبطل تطيُّر آلُ فرعون بقوله: ﴿ ﴿ أَلَآ إِنَّمَا طُلَيْرُهُمْ عِندَ اللهِ ﴾ ﴿ طَتِيرُكُمْ مَّعَكُمْ ﴾. التَّطيُّر يُنافي التّوحيد لأنَّ المُتطيِّر: ۞ قطع توكُّله علىٰ الله وتوكَّل علىٰ غيره ۞ تعلَّق بأمر لا حقيقة له ۞ الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -59                                                          |
| التَّطيَّر يُنافي التَّوحيد لأن المُتطيِّر: 🗀 قطع توكله علىٰ الله وتوكل علىٰ غيره 🗀 تعلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -59                                                          |
| التَّطيَّر يُنافي التَّوحيد لأن المُتطيِّر: كَ قطع توكله علىٰ الله وتوكل علىٰ غيره كَ تعلَـق بأمر لا حقيقة لِه كالجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - <b>r•</b>                                                  |
| التَّطَيِّر يُنافي التَّوحيد لان المُتطيِّر: □ قطع توكله علىٰ الله وتوكل علىٰ غيره □ تعلق بأمر لا حقيقة له □ الجميع. ﴿ طَكَيْرُكُم مَّعَكُمُ ﴾ هذا ما قاله: □ أهل القرية □ الرُّسل. ﴿ طَكِيْرُكُم مَّعَكُمُ ﴾ أي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -r,<br>-r,                                                   |
| التَّطَيِّر يُنَافِي التَّوحِيد لَانَ المُتَطيِّر: □ قطع توكله على الله وتوكل على غيره □ تعلق بأمر لا حقيقة له □ الجميع. ﴿ طَهَرَكُمُ مَّعَكُمُ ﴿ هَذَا مَا قَالُه: □ أَهُلَ القرية □ الرُّسل. ﴿ طَهَرُهُمْ عِندَ اللهِ ﴾ أي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - (9<br>- ~ (- ~ )<br>- ~ (- ~ )                             |
| التَّطَيِّر يُنَافِي التَّوحِيد لَانَ المُتَطيِّر: □ قطع توكله على الله وتوكل على غيره □ تعلق بأمر لا حقيقة له □ الجميع. ﴿ طَهَرَكُمُ مَّعَكُمُ ﴿ هَذَا مَا قَالُه: □ أَهُلَ القرية □ الرُّسل. ﴿ طَهَرُهُمْ عِندَ اللهِ ﴾ أي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -                                                            |
| التَّطَيِّر يُنَافِي التَّوحِيد لَانَ المُتَطَيِّر: □ قطع توكله على الله وتوكل على غيره □ تعلق بأمر لا حقيقة له □ الجميع. ﴿ طَهَرَكُمُ مَّعَكُمُ ﴿ هَذَا مَا قَالُه: □ أَهُلَ القرية □ الرُّسل. ﴿ طَهَرَمُهُمْ عِندَ اللهِ ﴾ أي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -                                                            |
| التَّطَيِّرِ يُنَافِي التَّوحِيدُ لَانَ المُتَطيِّرِ: \ قطع توكله على الله وتوكل على غيره \ العلق بأمر لا حقيقة له \ الجميع.   ﴿ الْجَمِيرُكُمُ مَّعَكُمُ ﴿ هذا ما قاله: \ الهل القرية \ الرُّسل.  ﴿ الْجَمِيرُكُمُ مَّعَكُمُ ﴿ أَي:  ﴿ الْجَمِيرُكُمُ مَّعَكُمُ ﴿ أَي:  ﴿ اللَّهُ فَي: \ الأمراض الحسِّيَّة \ المعنويَّة الخلقيَّة \ الجميع.  ﴿ لاَ عَدْوَىٰ وَلاَ طِيرَةَ وَلاَ هَامَةً وَلاَ صَفَرَ » فيه نفى: \ الوجود \ التَّاثير.  ﴿ لاَ عَدُوىٰ » أَي:  ، هل هذا يُعارض ﴿ فِرَّ مِنَ الْمَجْذُومِ »؟  كيف تجمع بين ﴿ لاَ طِيرَةَ » و ﴿ لاَ شُؤْمَ إِلَّا فِي ثَلَاثٍ »؟  ﴿ لاَ هَامَةَ » أَي:  ، ﴿ لاَ صَفَرَ » أَي:  ، ﴿ لاَ هَامَةَ » أَي:  ، ﴿ لاَ صَفَرَ » أَي:  ، ﴿ لاَ هَامَةَ » أَي  ، ﴿ لاَ هَامَةَ » أَي ، ﴿ لَا صَفَرَ » أَي | -                                                            |
| التَّطَيِّرِ يُنَافِي التَّوحِيدُ لَانَ المُتَطيِّرِ: \ قطع توكله على الله وتوكل على غيره \ العلق بأمر لا حقيقة له \ الجميع.   ﴿ الْجَمِيرُكُمُ مَّعَكُمُ ﴿ هذا ما قاله: \ الهل القرية \ الرُّسل.  ﴿ الْجَمِيرُكُمُ مَّعَكُمُ ﴿ أَي:  ﴿ الْجَمِيرُكُمُ مَّعَكُمُ ﴿ أَي:  ﴿ اللَّهُ فَي: \ الأمراض الحسِّيَّة \ المعنويَّة الخلقيَّة \ الجميع.  ﴿ لاَ عَدْوَىٰ وَلاَ طِيرَةَ وَلاَ هَامَةً وَلاَ صَفَرَ » فيه نفى: \ الوجود \ التَّاثير.  ﴿ لاَ عَدُوىٰ » أَي:  ، هل هذا يُعارض ﴿ فِرَّ مِنَ الْمَجْذُومِ »؟  كيف تجمع بين ﴿ لاَ طِيرَةَ » و ﴿ لاَ شُؤْمَ إِلَّا فِي ثَلَاثٍ »؟  ﴿ لاَ هَامَةَ » أَي:  ، ﴿ لاَ صَفَرَ » أَي:  ، ﴿ لاَ هَامَةَ » أَي:  ، ﴿ لاَ صَفَرَ » أَي:  ، ﴿ لاَ هَامَةَ » أَي  ، ﴿ لاَ هَامَةَ » أَي ، ﴿ لَا صَفَرَ » أَي | - (9<br>- m.<br>- m.<br>- m.<br>- m.<br>- m.<br>- m.<br>- m. |
| التَّطَيِّر يُنَافِي التَّوحِيد لَانَ المُتَطَيِّر: \ قطع توكله على الله وتوكل على غيره \ العلق بأمر لا حقيقة له \ الجميع. ﴿ الجميع. ﴿ الرَّسل. الرَّسل. ﴿ الرَّسُلُهُمْ عِندَ اللهِ ﴾ أي: \ ﴿ المَّرَرُهُمْ عِندَ اللهِ فِي: \ الأمراض الحسِّيَّة \ المعنويَّة الخلقيَّة \ الجميع. (لا عَدُوني وَلا طِيرَةَ وَلا هَامَةَ وَلا صَفَرَ» فيه نفي: \ الوجود \ التَّأثير. (لا عَدُوني» أي: \ «لا عَدُوني» أي: \ مل هذا يُعارض «فِرَّ مِنَ الْمَجْذُومِ»؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -                                                            |
| التَّطَيِّر يُنَافِي التَّوحِيد لان المُتطيِّر: 		 قطع توكله على الله وتوكل على غيره 		 تعلق بأمر لا حقيقة له 		 الجميع. 		 ﴿ طَكِيرُكُم مَّعَكُمُ ﴾ هذا ما قاله: 		 أهل القرية 		 الرُّسل. 		 ﴿ طَكِيرُكُم مَّعَكُمُ ﴾ أي: 		 النَّقال المرض بإذن الله في: 		 الأمراض الحسيَّة 		 المعنويَّة الخلقيَّة 		 الجميع. 		 (لا عَدْوَىٰ وَلا طِيرَةَ وَلا هَامَةَ وَلا صَفَرَ » فيه نفي: 		 الوجود 		 التَّأثير. 		 (لا عَدْوَىٰ » أي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -                                                            |

| كان العرب قد أعدُّوا لأنفسهم علومًا وهميَّةً كالطِّيرة والزَّجر والعيافة والرُّقيٰ، وكذبوا           | -15         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| تكاذيب أشاعوها بين النَّاس، من دعوى تعرُّض الغول لهم في أسفارهم، وخروج                               |             |
| طائرِ من دم قتيل يُسمَّىٰ الهامة، ومُحادثتهم مع الجنِّ وغير ذلكُ: 🗆 صح 🗀 خطأً.                       |             |
| قولً: (خيرًًا إن شاء الله) عند سماع الكلب أو الحمار: 🗆 جائزٌ 🗆 لا يجوز.                              | -٤٣         |
|                                                                                                      |             |
| قول: (هذا نجم سعد السُّعود):   يجوز                                                                  | -20         |
| محمودٍ؛ من قولِ أو فعل مَرثيِّ أو مَسموع.                                                            |             |
| إذا تطيَّر ومضىٰ في قلقٍ وغمِّ يخشىٰ من تأثير المُتطيَّر به ( اللهِ جائزٌ اللهُ أصغر اللهُ أصغر الله | -٤٦         |
| آثمٌ)، وإذا تطيَّر وأحجُّم وتركُ العمل ( 🗆 شركٌ أصغر 🗆 كبيرةٌ).                                      |             |
| (الطِّيرة المذمومة) إشارةٌ إلىٰ أنَّ هناكِ طيرةً ممدوحةً. 🗆 صح 🛘 خطأ.                                | -٤٧         |
| بغض بعض الأرقام أو الأماكن أو الطَّرق: 🔲 مُباحٌ 🔲 تطيُّرٌ.                                           | -٤٨         |
| أراد الزَّواج فأخذ وردةً وقطعها ورقةً أتزوَّج وورقةً لا أتزوَّج ويعمل على آخر ورقةٍ،                 | - ٤٩        |
| فهذا من باب: 🗌 التَّفاؤل 🗎 التَّطيُّر.                                                               |             |
| مُتردِّدٌ في الَّسفر ففتح المُصحف ورأى آية رحمةٍ فمضى: 🗆 تفاؤل 🔲 تطيُّرٌ.                            | -••         |
| عزم عِلَىٰ السَّفر وفي الطَّريق زاد نشاطًا لمَّا سمع من يقول لآخر: مُوَفَّقٌ، فهذا من باب:           | -01         |
| 🗌 التَّفاؤل 🗎 التَّطيُّر.                                                                            |             |
| وقع في قلبه التَّطيُّر ولم تردَّه الطُّيَّرة ولم تُقلقه: 🗌 آثمٌ 🗀 لا شيء عليه.                       | -05         |
| وجد الطيرة في نفسه شيئًا من الطيرة، ولكن مضي في شأنه ولم يلتفت إليها:                                | -04         |
| <ul><li>☐ أشرك</li><li>☐ لم يشرك.</li></ul>                                                          |             |
| جِعِل الله بعض الأمراض سبيًا للعدوى وانتقالها: 🛘 صح 🗎 خطأ.                                           | -01         |
| كلُّ من خاف شيئًا غير الله سُلُّط عليه، هذا عقوبة المُتَطيِّر. 🔲 صح 🗆 خطأ.                           | -00         |
| قول: (الله يكفينا شرَّ الضَّحك) بعد الضحك كثيرًا: 🔲 جائزٌ 🔲 لا يجوز.                                 | <b>-07</b>  |
| استخار ونام فرأى ما أفزعه فترك ما استخار له: 🗌 تطيُّرٌ 🗀 نتيجة الاستخارة.                            | -07         |
| مُتردِّدٌ بين أمرين: □ يـدعو ٟ □ يستشير □ يستخير □ يُقـرع بينهما □الأوَّل                            | <b>-</b> ♦٨ |
| والثَّاني فإذا همَّ بأحدهما صلَّىٰ الاستخارة 🔲 الجميع.                                               |             |
| استخار وسافر ثمَّ قطع ثوبه في الطّريق فترك: 🔲 تِطيُّرٌ 🔲 نتيجة الاستخارة.                            | -09         |
| الاستخارة تكون بعد الهمِّ بأمر واحدٍ لقوله «في هَذَا الْأَمْرِ»: 🗆 صح 🗆 خطأ.                         | <b>-</b> ₹• |
| يرجع فيما استخار على فعله لسبب حسِّيٍّ أو شرعيٍّ فقط. 🗆 صح 🗀 خطأ.                                    | -71         |
| اعتقد أنَّ النَّجم سببُّ في المطر والله هِو الفاعل: 🔲 صحيحٌ 🗆 شركٌ أصغر.                             | 77-         |
| ذهبت أنواء الجاهليَّة، وجاءت المُنخَفضات الجوِّيَّة. 🛘 صح 🗀 خطأ.                                     | -74         |

| يقول للشَّمس: (خذي سِنِّي وأعطيني سِنَّ العروسة): 🗌 جائزٌ 🔲 شركٌ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| يمكن الجمع بين اختلاف العلماء في تعلّم منازل القمر كما جمعنا في باب النّشرة:<br>صح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                          |
| العلامات الَّتي يُهتدي بها: ☐ أرضيَّةٌ ☐ أُفُقيَّةٌ ☐ الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                          |
| الرَّحِم هم: 🔲 القرابة 🔲 أقارب الزَّوجين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                          |
| السُّحر يؤثِّر في قلب الأعيان بحيث يجعل الخشب ذهبًا. 🗆 صح 🛘 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>A F - \</b>                           |
| أحاديث الوعيد تُمَرُّ كما جاءت و لا يُتعَرَّض لمعارضتها للنُّصوص الأخرى (أحاديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -79                                      |
| الوعد)، وهذا أبلغ في الزَّجر. 🗌 صح 🖳 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                          |
| قد يُذكر العدد في النُّصوص من باب حصر العلوم وجمعها بالتَّقسيم والعدد؛ لأنَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>-∀•</b>                               |
| يُقرِّب الفهم ويُثبِّت الحفظ. 🛘 صح 🗎 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                          |
| الغرض من النِّسبة إلىٰ الجاهليَّة: 🗌 التَّنفير 🗀 أنَّها جهلٌ وحُمقٌ 🗀 الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                          |
| يُخبر ﷺ بأشياء تقع وليس غرضه أن يُؤخد بها؛ كقوله ﷺ: «لا يَتْرُكُونَهُنَّ».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -74                                      |
| □ صح □ خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                          |
| كبائر الذُّنوب لا تُكفَّر بالعمل الصَّالح، ولابدَّ لها من توبةٍ. $\square$ صح $\square$ خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                          |
| القرآن كريمٌ بمعنىٰ أنَّه: 🗌 كثير العطاء 🔲 بَهيٌّ حَسَنٌ 🏻 الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -٧٤                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                          |
| المُطَهَّرون معناها: 🗌 الملائكة 🗎 لا يمسُّ القرآن إلَّا طاهرٌ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | - <b>Y</b> 0                             |
| المُطَهَّرون معناها:  الملائكة الايمسُّ القرآن إلَّا طاهرٌ.  السُّوَالِ الثَّالث: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                          |
| -<br>- a - 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                          |
| السُّوَال الثَّالث: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  أ  المُعِاهد بيننا وبينه أمانٌ لتجارةٍ أو ليفهم الإسلام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                          |
| السُّوَّال الثَّالث: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  ب المُعاهد بيننا وبينه أمانٌ لتجارةٍ أو ليفهم الإسلام. الذِّمِّيّ يضربون علىٰ الرَّملِ علىٰ سبيل السِّحر والكهانة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -70                                      |
| السُوَّال الثَّالث: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  ب المُعاهد بيننا وبينه أمانٌ لتجارةٍ أو ليفهم الإسلام. الذِّمِّ يضربون على الرَّمل على سبيل السِّحر والكهانة. الجبت بيننا وبينه عهدٌ أن لا يحاربنا ولا نحاربه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -40                                      |
| السُوَّال الثَّالث: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  المُعاهد بيننا وبينه أمانٌ لتجارةٍ أو ليفهم الإسلام. الذِّمِّ يضربون على الرَّمل على سبيل السِّحر والكهانة. الجبت بيننا وبينه عهدٌ أن لا يحاربنا ولا نحاربه. المستأمِن الَّذي يننا وبينه ذمَّةٌ مع بذل الجزية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -Y0                                      |
| السُّوَّال الثَّالث: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  ب بننا وبينه أمانٌ لتجارةٍ أو ليفهم الإسلام. الذِّمِّيّ يضربون علىٰ الرَّمل علىٰ سبيل السِّحر والكهانة. الجبت بيننا وبينه عهدٌ أن لا يحاربنا ولا نحاربه. المستأمِن الَّذِي يننا وبينه ذَمَّةٌ مع بذل الجزية. الطِّيرَةَ الطِّيرَةَ القطع والتَّفريق.                                                                                                                                                                                                                                                                        | - <b>V0</b>                              |
| السُوَّال الثَّالث: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  المُعاهد بيننا وبينه أمانٌ لتجارةٍ أو ليفهم الإسلام. الذِّمِّق يضربون على الرَّمل على سبيل السِّحر والكهانة. الجبت بيننا وبينه عهدٌ أن لا يحاربنا ولا نحاربه. الجبت النّدي يننا وبينه ذمَّةٌ مع بذل الجزية. الطيّرة الطيّرة الفصاحة التَّامَّة الَّتي تسبى العقول وتغيِّر الأفكار.                                                                                                                                                                                                                                           | -Y0 ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' '                |
| السُوَّال الثَّالث: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  المُعاهد بيننا وبينه أمانٌ لتجارةٍ أو ليفهم الإسلام. الذِّمِّيّ يضربون على الرَّمل على سبيل السِّحر والكهانة. الجبت بيننا وبينه عهدٌ أن لا يحاربنا ولا نحاربه. الجبت الناوبينه عهدٌ أن لا يحاربنا ولا نحاربه. المستأمِن الَّذي يننا وبينه ذمَّةٌ مع بذل الجزية. الطيِّرةَ الطَّيرةَ الفصاحة التَّامَّة الَّتي تسبى العقول وتغيِّر الأفكار. الكبيرة هو اسمٌ عامٌّ للكاهِن والمُنجِّم والرَّمَّال ونحوهم.                                                                                                                      | -V0  ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' |
| السُّوَّالِ الثَّالِث: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  المُعاهد بيننا وبينه أمانٌ لتجارةٍ أو ليفهم الإسلام. الذِّمِّيّ يضربون علىٰ الرَّمل علىٰ سبيل السِّحر والكهانة. الجبت بيننا وبينه عهدٌ أن لا يحاربنا ولا نحاربه. الحبت النَّذي يننا وبينه ذمَّةٌ مع بذل الجزية. المستأمِن الَّذي يننا وبينه ذمَّةٌ مع بذل الجزية. الطيِّرةَ الفصاحة التَّامَّة الَّتي تسبى العقول وتغيِّر الأفكار. الكبيرة هو اسمٌ عامٌّ للكاهن والمُنجِّم والرَّمَّال ونحوهم. الْبِيَانِ كُلُّ ما رُتِّب عليه عقوبةٌ خاصَّةٌ.                                                                            | -Y0  ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' |
| السُوَّال الثَّالث: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  المُعاهد بيننا وبينه أمانٌ لتجارةٍ أو ليفهم الإسلام. الذِّمِّ يضربون علىٰ الرَّمل علىٰ سبيل السِّحر والكهانة. الجبت بيننا وبينه عهدٌ أن لا يحاربنا ولا نحاربه. المستأمِن الَّذي يننا وبينه ذمَّةٌ مع بذل الجزية. المستأمِن الَّذي يننا وبينه ذمَّةٌ مع بذل الجزية. الطِّيرة الفصاحة التَّامَّة الَّتي تسبى العقول وتغيِّر الأفكار. الْعَضْهُ الْبَيانِ هو اسمٌ عامٌّ للكاهن والمُنجِّم والرَّمَّال ونحوهم. البَيَانِ كلُّ ما رُتِّب عليه عقوبةٌ خاصَّةٌ. الطَّرْقَ زجر الطَّير للتَّشاؤم أو التَّفائل، من التَّطيُّر بالفعل. | -Y0  '                                   |
| السُّوَّالِ الثَّالِث: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  المُعاهد بيننا وبينه أمانٌ لتجارةٍ أو ليفهم الإسلام. الذِّمِّيّ يضربون علىٰ الرَّمل علىٰ سبيل السِّحر والكهانة. الجبت بيننا وبينه عهدٌ أن لا يحاربنا ولا نحاربه. الحبت النَّذي يننا وبينه ذمَّةٌ مع بذل الجزية. المستأمِن الَّذي يننا وبينه ذمَّةٌ مع بذل الجزية. الطيِّرةَ الفصاحة التَّامَّة الَّتي تسبى العقول وتغيِّر الأفكار. الكبيرة هو اسمٌ عامٌّ للكاهن والمُنجِّم والرَّمَّال ونحوهم. الْبِيَانِ كُلُّ ما رُتِّب عليه عقوبةٌ خاصَّةٌ.                                                                            | -Y0  ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' |

## سابعًا: أعمال القلوب (٩ أبواب)

[٣١] بَابُ قول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ ۖ ﴾ الآية

أقسام المحبَّة:

محبَّةٌ طبيعيَّةٌ: (جائزة)كحبِّ الولد.

محبّةً لله: (واجبةٌ) من أوثق عُرى الإيمان للـ

محبّه مع الله: (شركٌ أكبر).

الأمكنة الَّتي يحبُّها الله تعالىٰ مكَّة مثل مكَّة والمدينة النَّبو يَّة.

الأزمنة الَّتي يحبُّها الله تعالىٰ مثل ليلة القدر وثلث اللَّيل الآخر.

العامل به كالأنبياء والرُّسل والملائكة والصَّحابة وكلِّ موحِّدٍ.

العمل الذي يرضاه الله تعالىٰ وهو كلُّ ما جاء به الشَّرع كالتَّوحيد.

## الدُّليل الثَّاني والثَّالث:

[٢] وَقَوْلُهُ: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآؤُكُمُ وَأَبْنَآؤُكُمْ ﴾ إِلَىٰ قَوْلِهِ: ﴿ أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ: ﴿ أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ: ﴾ الآية.

[٣] عَنْ أَنَسٍ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّىٰ أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَلَدِهِ وَوَالِدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ» أَخْرَجَاهُ.

- ﴿ اَبَاۤ وَكُمُ وَأَبُنآ وُ كُم ... ﴾: محبّة هؤ لاء ليست هي محبّة العبادة لكن إذا فُضّلت على محبّة الله صارت سببًا للعقوبة.
  - « لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ»: المنفيُّ كمال الإيمان الواجب، إلَّا إذا خلا من محبَّته.

## حالات نفي الشِّيء:

نفي الكمال: مثل: «لا صَلَاةَ بِحَضْرَةِ طَعَام». نفي الصحة: مثل: «لا صلاة بغير طَهُورٍ»، فإن لم نستطع الحمل عليه نحمل عليه:

نفي الوجود: هذا هو الأصل، مثل: «لا إيمان لعابد صنمٍ»،

فإن لم نستطع الحمل على:

- مناسبة الحديث ظاهرةٌ إذ محبَّته عَيْكِيْ من محبَّة الله، ومحبته عَيْكِيْ تكون لأمور:
- ١- لأنّه رسول الله ﷺ، وإذا كان الله أحبّ إليك من كلّ شيءٍ؛ فرسوله أحبُّ إليك من كلّ مخلوق.
  - ٢- لما قام به من عبادة الله عَرَوْكِكُ و تبليغ رسالته.
  - ٣- لما آتاه الله عَهِزَوَيْكُ من مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال.
    - ٤- لأنَّه سبب هدايتك وتعليمك وتوجيهك.
      - ٥- لصبره على الأذى في تبليغ الرِّسالة.
    - ٦- لبذله جهده بالمال والنَّفس لإعلاء كلمة الله عَبْرَوْتِكُكُ.

#### كيف تكون محبّته عَلَيْهُ بعد موته؟

بتعلُّم السُّنَّة، والعمل بها، والدَّعوة إليها، والذَّبِّ عنها، وتقديم قوله علىٰ قول كلِّ أحدٍ من النَّاس، والتَّمسُّك بهديه ﷺ.

## انقسم النَّاس في المحبَّة مع الله إلى أربعة أقسام:

يحبُّ الأنداد ولا يحب الله أصلًا، وهذا هو أعظم الشِّرك. يحبُّ الأنداد أكثر من محبَّة الله، وهذا شركٌ أكبر.

يحبُّ الأنداد محبَّةً مساويةً لمحبَّة الله، وهذا شركُ أكبر. يحبُّ الله ولا يحبُّ معه أحدًا، وهذا هو الإخلاص.

## الدُّليل الرَّابع إلى السَّادس:

[٤] وَلَهُمَا عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «ثَلَاثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلَاوَةَ الإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءَ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا للهِ، وَأَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءَ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا للهِ، وَأَنْ يَكُونَ اللهُ وَلَا للهُ مِنْهُ؛ كَمَا يَكُرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ»، وَفِي يَكُرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ»، وَفِي رَوَايَةٍ: «لَا يَجِدُ أَحَدُ حَلَاوَةَ الإيمَانِ حَتَّىٰ...» إلَىٰ آخِرُهِ.

[٥] وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ عَيْظِيَّهَا قَالَ: «مَنْ أَحَبَّ فِي اللهِ، وَأَبْغَضَ فِي اللهِ، وَوَالَىٰ فِي اللهِ، وَوَالَىٰ فِي اللهِ، وَوَالَىٰ فِي اللهِ، وَعَادَىٰ فِي اللهِ، وَإِنْ كَثُرَتْ وَعَادَىٰ فِي اللهِ؛ فَإِنَّمَا تُنَالُ وَلَايَةُ اللهِ بِذَلِكَ، وَلَنْ يَجِدَ عَبْدٌ طَعْمَ الإِيمَانِ - وَإِنْ كَثُرَتْ صَلَاتُهُ وَصَوْمُهُ - حَتَّىٰ يَكُونَ كَذَلِكَ، وَقَدْ صَارَتْ عَامَّةُ مُؤَاخَاةِ النَّاسِ عَلَىٰ أَمْرِ الدُّنْيَا، وَذَلِكَ لَا يُجْدِي عَلَىٰ أَهْلِهِ شَيْئًا»، رَوَاهُ ابْنُ جَرِيرِ.

[٦] وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴾، قَالَ: «الْمَوَدَّةُ».

## المحبَّة باعتبار العبادة؛

ذاتها: محبَّة الستء

ليست عبادةً في ذاتها:

- المحبّة في الله ولله: كمحبّة الرُّسل والأنبياء عليه الله عليه الله ولله المحبّة الرّسل والأنبياء عليه الله المحبّة الرّسل والأنبياء عليه الله المحبّة الرّسل والأنبياء عليه الله المحبّة المحبّة
- محبَّة الإشفاق والرَّحمة: كمحبَّة الولد والصِّغار...
- محبَّة الإجلال والتَّعظيم: كمحبَّة الوالد والمعلِّم...
  - محبَّةُ طبيعيَّةُ: كمحبَّة الطُّعام والشَّراب...

عبادةً في ذاتها: محبّة العبادة لا تكون إلّا لله عبر العبادة لا تكون إلّا لله عبر التّذلُّل والتّعظيم الّذي يقتضي امتثال الأوامر واجتناب النّواهي.

- أشرف الأنواع هو الأوَّل، أمَّا الباقي فمن قسم المُباح، إلَّا إذا اقترن بها ما يقتضي التَّعبُّد فإنَّها تصير عبادةً.
  - «حَلاوَةَ الإِيمَانِ»: ما يجده في نفسه وقلبه من الطُّمأنينة والرَّاحة والانشراح.
    - «مَنْ أَحَبَّ فِي اللهِ»: فيبغض من أبغضه الله، ويحبُّ من أحبه.
- ﴿ وَتَقَطَّعَتْ ﴾: تقطَّعت كلُّ الأسباب الَّتي يتعلَّق بها المشركون، ومودَّتهم

#### الولاية:

من العبد لله:
هذه واجبةٌ شرعًا، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتُولُ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ ﴾.

خاصَّةٌ ولاية العناية والتَّوفيق والهداية، وهي خاصَّةٌ بالمؤمنين.

عامَةٌ ولاية التَّدبير والتَّصريف، وتشمل المؤمن والكافر.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْبَقَرَةِ (﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا ﴾).

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ بَرَاءَة (﴿ قُلُ إِن كَانَ ءَابَآؤُكُمُ وَأَبْنَآؤُكُمُ ﴾).

من الله للعبد:

الثَّالِثَةُ: وُجُوبُ (تقديم) مَحَبَّتِهِ عَيَّكِيٌّ عَلَىٰ النَّفْس وَالْأَهْل وَالْـمَالِ.

الرَّابِعَةُ: أَنَّ نَفْيَ الْإِيمَانِ لَا يَدُلُّ عَلَىٰ الْخُرُوجِ مِنَ الْإِسْلَامِ (إلَّا إذا خلا القلب من محبَّته ﷺ إطلاقًا؛ فلا شكَّ أنَّ هذا نفيٌ لأصل الإيمان).

الْخَامِسَةُ: أَنَّ لِلْإِيمَانِ حَلاوَةٌ قَدْ يَجِدُهَا الْإِنْسَانُ، وَقَدْ لَا يَجِدُهَا.

السَّادِسَةُ: أَعْمَالُ الْقَلْبِ الْأَرْبَعِ الَّتِي لَا تُنَالُ وِلَايَةُ اللهِ إِلَّا بِهَا، وَلَا يَجِدُ أَحَدٌ طَعْمَ اللهِ، وَوَالَىٰ فِي اللهِ، وَوَالَىٰ فِي اللهِ). الْإِيمَانِ إِلَّا بِهَا (أَحَبَّ فِي اللهِ).

السَّابِعَةُ: فَهُمُ الصِّحَابِيِّ لَلْوَاقِعِ أَنَّ عَامَّةَ الْصُوَاخَاةِ عَلَى أَمْرِ الدُّنْيَا (هَـذا في زمنه؛ فكيف بزمننا؟!).

الثَّامِنَةُ: تَفْسِيرُ ﴿وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴾ (مثل: المودَّة وغيرها من الأسباب).

التَّاسِعَةُ: أَنَّ مِنَ الْـمُشْرِكِينَ مَنْ يُحِبُّ اللهَ حُبًّا شَـدِيدًا (وزاد المؤمنون بكونهم أشـدَّ حبًّا لله من هؤلاء لأصنامهم).

الْعَاشِرَةُ: الْوَعِيدُ عَلَىٰ مَنْ كَاٰنَتِ الثَّمَانِيَةُ عِنْدَهُ أَحَبَّ مِنْ دِينِهِ.

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ مَنِ اتَّخَذَ نِدًّا تُسَاوِي مَحَبَّتُهُ مَحَبَّةَ اللهِ؛ فَهُوَ الشِّرْكُ الأَكْبَرُ.

# [٣٢] بَابُ قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيآ اَهُ اللَّهُ عُلَاثُ يُخَوِّفُ أَوْلِياۤ اللَّهُ مُؤْمِنِينَ ﴾ الآية

جاء كَيْمَلِيُّهُ بباب الخوف عقب باب المحبَّة؛ لأنَّ عبادة الله عَبَرَوَ لَلهُ عَبَرَوَ لَهُ أمرين: المحبَّة: وبها يكون امتثال الأوامر، الخوف: وبه يكون اجتناب النَّواهي.

### أقسام الخوف:

الخوف الطّبيعيُّ والجبلِّيُّ (مُباحُ): ﴿فَرَجَ مِنْهَا خَآبِفًا يَتَرَقَبُ ﴾، فإن حَمل علىٰ ترك واجب أو فعل مُحرَّم؛ فهو مُحرَّمٌ. خوف (السِّرِ) العبادة والتَّدْتُل والتَّعظيم والخضوع: صرفه لغير الله شركٌ أكبر، والنَّاس فيه طرفان ووسطُّ.

- ﴿ يُخَوِّفُ أَوْلِيآ ءَ هُ ﴿ الشَّيطان يُخوِّف كلَّ من أراد أن يقوم بواجبٍ.
- ﴿ فَلَا تَخَافُوهُم ﴾: بل امضوا فيما أمرتكم به وفيما أوجبته عليكم من الجهاد، ولا تخافوا هؤلاء، وإذا كان الله مع الإنسان؛ فإنّه لا يغلبه أحدٌ.

### الدَّليل الثَّاني:

وَقَوْلِ ﴿ فِي اللَّهِ مَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةَ وَءَاتَى الزَّكَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةَ وَالَّذَكُوةَ وَلَوْ يَغْشَ لِلَّا اللَّهَ ﴾ الآية.

- ﴿مَنْ ءَامَنَ مِاللَّهِ ﴾: يقرن الله الإيمان به بالإيمان باليوم الآخر كثيرًا؛ لأنَّ الإيمان بالله يحمل على الرَّجاء، والإيمان باليوم الآخر يحمل على الخوف.
  - ﴿وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ ﴾: أي أتى بها على وجه قويم لا نقصَ فيه، والإقامة نوعان:
  - ١. إقامةٌ واجبةٌ: يقتصر فيها على الواجب من الشُّروط والأركان والواجبات.
    - ٢. إقامةٌ مُستحبَّةٌ: يزيد فيها على الواجب فيأتي بالواجب والمُستَحبِّ.
- ﴿ وَلَمْ يَخْشُ ﴾: الخشية الخوف المبنيُّ على العلم بعظمة من تخشاه وكمال

سلطانه، والفرق بين الخشية والخوف أنَّ:

- ١. الخشية تكون مع العلم بالمَخشيِّ وحاله بينما الخوف قد يكون من الجاهل.
  - ٢. الخشية تكون بسبب عظمة المَخشيِّ بينما الخوف يكون لضعف الخائف.
- ﴿ فَعَسَىٰ ﴾: قال ابن عبَّاسٍ: عسىٰ من الله واجبةٌ، وجاءت بصيغة التَّرجِّي؛ لـئلَّا
   يأخذ الإنسان الغرور بأنَّه حصل علىٰ هذا الوصف.

أقسام عمارة المساجد وضدُّه خرابها، ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاحِدَ اللَّهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا السَّمُهُ، وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَآ ﴾:

**\*** 

عمارةٌ معنويَةٌ: بالصَّلاة والذِّكر والقراءة، وضدُّها الخراب المعنويُّ كجعل المساجد أماكن للشِّرك والبدع. عمارةٌ حسيَّةٌ: بالبناء والفرش والنَّظافة وترميمها، وضدُّها الخراب الحسِّئُ بالهدم والتَّخريب.

#### الدَّليل الثَّالث:

وَقَوْلُ بِهِ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِٱللَّهِ فَإِذَاۤ أُوذِي فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ ﴾ الآية ﴾ الآية .

- معلومٌ أنَّ الإنسان يفرُّ من عذاب الله، فيوافق أمره؛ فهذا جعل فتنة النَّاس كعذاب الله؛ فيفرُّ من إيذائهم بموافقة أهوائهم جعلًا لهذه الفتنة كالعذاب؛ فيكون قد خاف منهم كخوفه من الله؛ لأنَّه جعل إيذاءهم كعذاب الله ففرَّ منه بموافقة أمرهم.
  - في الآية تحذيرٌ من أن يقول الإنسان خلاف ما في قلبه.

### الدُّليل الرَّابع:

وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ تَعَظِّنَهُ مَرْفُوعًا: «إِنَّ مِنْ ضَعُفِ الْيَقِينِ أَنْ تُرْضِيَ النَّاسَ بِسَخَطِ اللهِ، وَأَنْ تَذَمَّهُمْ عَلَىٰ مَا لَـمْ يَوْتِكَ اللهُ، إِنَّ رِزْقَ اللهِ لا يَجُرُّهُ وَأَنْ تَخْمَدَهُمْ عَلَىٰ مَا لَـمْ يَوْتِكَ اللهُ، إِنَّ رِزْقَ اللهِ لا يَجُرُّهُ وَأَنْ تَخْمَدُهُمْ عَلَىٰ مَا لَـمْ يَوْتِكَ اللهُ، إِنَّ رِزْقَ اللهِ لا يَجُرُّهُ وَرُفَ اللهِ لا يَجُرُّهُ حِرْصُ حَرِيصٍ، وَلا يَرُدُّهُ كَرَاهِيةُ كَارِهِ».

- «أَنْ تُرْضِيَ النَّاسَ»: بالخوف منهم أكثر من الله عَبَوْرَة إِنَّ وعدم النَّصح لهم.
- ﴿ وَأَنْ تَحْمَدُهُمْ ﴾: تجعل الحمد كلَّه لهم متناسيًا المُسبِّب وهو الله عَبَرَقِتُكْ.
- «وَأَنْ تَذُّمُّهُمْ»: لأنَّ الله عَبْرَقِيلُ لو قدَّر ذلك لوُجدت الأسباب، والواجب الرِّضا.

#### الدُّليل الخامس:

وَعَنْ عَائِشَةَ تَعَالِمُهَا اللهِ بِسَخَطِ النَّاسِ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: «مَنِ الْتَمَسَ رِضَا اللهِ بِسَخَطِ اللهُ عَلَيْهِ وَمَنِ الْتَمَسَ رِضَا النَّاسِ بِسَخَطِ اللهِ عَنْهُ النَّاسَ، وَمَنِ الْتَمَسَ رِضَا النَّاسِ بِسَخَطِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَمَنِ الْتَمَسَ رِضَا النَّاسِ بِسَخَطِ اللهِ عَلَيْهِ النَّاسَ»، رَوَاهُ ابْنُ حِبَّانَ فِي «صَحِيحِه».

- «مَنِ الْتَمَسَ»: خوفًا منهم حتَّىٰ يَرضوا عنه، فقدَّم خوفهم علىٰ مخافة الله عَبَّوَكِلَّ.

   فوائد الحديث:
- ١. وجوب طلب ما يُرضي الله عَبَرَتِكُكُ وإن سخط النَّاس لأنَّ الله هو الَّذي ينفع ويضرُّ.
  - ٢. أنَّه لا يجوز أن يُلتمس ما يسخط الله من أجل إرضاء النَّاس كائنًا من كانوا.
  - ٣. إثبات الرِّضا والسَّخط لله على وجه الحقيقة، لكن بلا مماثلةٍ للمخلوقين.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ آلِ عِمْرَانَ (﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُعَوِّفُ أَوْلِيآءَهُ. ﴾).

الثَّانِيَةُ تَفْسِيرُ آيَةِ بَرَاءَة (﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ ٱللَّهِ ﴾).

الثَّالِثَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْعَنْكَبُوتِ (﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ ﴾).

الرَّابِعَةُ: أَنَّ الْيَقِينَ يَضْعُفُ وَيَقْوَى.

الْخُامِسَةُ: عَلَامَةُ ضَعْفِهِ، وَمِنْ ذَلِكَ هَذِهِ الثَّلَاثُ (أَنْ تُرْضِيَ النَّاسَ بِسَخَطِ اللهِ، وَأَنْ تَحْمَدَهُمْ عَلَىٰ رِزْقِ اللهِ، وَأَنْ تَذُّمَّهُمْ عَلَىٰ مَا لَمْ يُؤْتِكَ اللهُ).

السَّادِسَةُ: أَنَّ إِخْلَاصَ الْخَوْفِ للهِ مِنَ الْفَرَائِضِ.

السَّابِعَةُ: ذِكْرُ ثَوَابِ مَنْ فَعَلَهُ (رَضَالِلَّهُ عَنْهُ وَأَرْضَى عَنْهُ النَّاسَ).

الثَّامِنَةُ: ذِكْرُ عِقَابَ مَنْ تَرَكَهُ (سَخِط اللهُ عَلَيْهِ وَأَسْخَطَ عَلَيْهِ النَّاسَ).

## [٣٣] بَابُ قول الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓا إِن كُنْتُم مُّؤَمِنِينَ ﴾

- بعد المحبَّة والخوف بيَّن ﴿ إِلَهُ أَنَّ حصول المطلوب وزوال المكروه لا يكون إلَّا بالتَّوكُّل، وهو أعلىٰ المقامات، ويجب علىٰ بالتَّوكُّل، وهو أعلىٰ المقامات، ويجب علىٰ الإنسان أن يكون مصطحبًا له في جميع شؤونه.
- ﴿وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوا ﴾: تقديم المعمول يفيد الحصر، وفيها انتفاء كمال الإيمان
   بانتفاء التَّوكُّل؛ إلَّا إن حصل اعتمادٌ كُلِّيٌ علىٰ غير الله؛ فيصير شركًا أكبر.

التَوكُّل: هو صدق الاعتماد على الله مع الثِّقة به والأخذ بالأسباب المشروعة، فلابدَّ من الاعتماد الصَّادق الحقيقيِّ وفعل الأسباب المأذون فيها، وأقسامه:

الوكالة؛ ولا يصحُّ أن يُقال: توكَّلت على فلان، أو: توكَّلت على الله ثمَّ فلان، بل يقول: وكَّلت فلانًا أو فوَّضته، وقد وكَّل النَّبيُّ عَيَّكِيْهُ في شؤونه الخاصَّة والعامَّة. الاعتماد على حيً مع نوع افتقار، فهذا شرك أصغر؛ كالَّذي يعتمد في رزقه على شخصٍ مع الافتقار إلله.

تفويض جميع الأمور إلى الله، واعتقاد أنَّ بيده جلب المنافع ودفع المضارِّ، فهذا صرفه لغير الله شركُ أكبر.

## الدُّليل الثَّاني والثَّالث:

[7] وَقَوْلِلُهِ: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَتُهُمْ ءَايَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ (اللَّهُ وَمِنَ ٱللَّهُ وَمِنَ ٱلصَّلَوَةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾. [٣] وَقَوْلِلُهِ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّيُّ حَسْبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱبْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

- الإنسان يكون مؤمنًا وإن لم يتَّصف بهذه الصِّفات، لكن معه مُطلق الإيمان.
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾: ما حسبك إلَّا الله وحسب من اتَّبعك من المؤمنين الله، فتوكَّلوا عليه جميعًا، أنت ومن اتبعك.

ذكر اللُّه في هذه الآية وما بعدها خمسة أوصاف للإيمان الكامل:

أي: خافت لما فيها من تعظيم الله، فعلامة الإيمان أنَّه إذا ذُكِّر بالله خاف.

﴿إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ

أي تصديقًا وامتثالًا، وفيها أنَّ الإنسان قد ينتفع بقراءة غيره أكثر ممَّا ينتفع بقراءة نفسه.

﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ ءَايَنتُهُۥ زَادَتُهُمْ إِيمَننًا ﴾

أي: يعتمدون على الله لا على غيره، وهم مع ذلك يعملون الأسباب، وهذا هو الشَّاهد.

﴿ وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَّكُلُونَ ﴾

أي: يأتون بها مستقيمةً كاملةً، والصَّلاة اسم جنسٍ يشمل الفرائض والنَّوافل.

﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ ﴾

يشمل الثَّناء من أنفق البعض ومن أنفق الكلَّ، ومن أنفق الكلَّ ، ومن أنفق الكلَّ يدخل في الثَّناء إذا توكَّل علىٰ الله.

﴿ وَمِمَّا رَزَقُنَّهُمْ يُنفِقُونَ ﴾

## الدَّليل الرَّابع: وَقَوْ لِئُهِ: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسَّبُهُ ۗ ﴿ .

- أي يكفيه مهمّاته ويُيسِّر له أمره، ولو حصل له بعض الأذيَّة فإنَّ الله يكفيه،
   والرَّسول ﷺ سيِّد المُتوِكِّلين، ومع ذلك يصيبه الأذى ولا تحصل له المضرَّة.
  - والآية تفيد بمفهومها أنَّ من توكَّل على غير الله خُدِلَ، وتخلَّىٰ الله عنه.

#### الدّليل الخامس:

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ سَلِيُ عَالَ: «حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ؛ قَالَهَا إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهُ حِينَ أُلْقِيَ فِي النَّارِ، وَقَالَهَا مُحَمَّدٌ عَلَيْهُ حِينَ قَالُوا: ﴿إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمُ فَاخْشُوهُمُ فَزَادَهُمُ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسَبُنَا ٱللهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾»، رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

هذه القصّة في نصّ القرآن، لمّا انصرف أبو سفيان من أُحُدٍ أراد أن يرجع إلى النّبيّ وأصحابه ليقضي عليهم بزعمه، فلقي ركبًا، فقال لهم: إلى أين تذهبون؟ قالوا: نذهب إلى المدينة، فقال: بَلّغوا محمّدًا وأصحابه أنّا راجعون إليهم فقاضون عليهم، فجاء الرّكب إلى المدينة فبلّغوهم، فقال عليهم فقال عليهم ألوّكيلُ ومن معه: ﴿ صَدّبُنَا اللّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾، وخرجوا في نحو سبعين راكبًا، حتّى بلغوا حمراء الأسد، ثمّ إنّ أبا سفيان تراجع عن رأيه وانصرف إلى مكّة، وهذا من كفاية الله لرسوله عليه وللمؤمنين؛ حيث اعتمدوا عليه تعالى.

#### تنىيەً:

كون ابن عبَّاسِ ﷺ ممَّن يروي عـن بنـي إسـرائيل هـو قـولٌ مشـهورٌ عنـد علمـاء المُصطلح، لكن فيه نظرٌ؛ فإنَّ ابن عبَّاسٍ ﷺ ممَّن ينكر الأخذ عن بني إسرائيل. والأخبار الواردة عن بني إسرائيل هل نصدِّقها أو لا؟

- ١. نصدِّقها إذا ورد في شرعنا أنَّها صدقٌ.
  - ٢. نكذبها إذا ورد في شرعنا أنَّها كذبٌ.
- ٣. نتوقُّف فيها إذا لم يأتِ في شرعنا تصديقها ولا تكذيبها.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: أَنَّ التَّوَكُّلَ مِنَ الْفَرَائِضِ (لأنَّ الله عَلَّق الإيمان عليه).

الثَّانِيَةُ: أَنَّهُ مِنْ شُرُوطِ الْإِيمَانِ.

الثَّالِثَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْأَنْفَالِ (﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾.

الرَّابِعَةُ: تَفْسِيرُ الْآيَةِ فِي آخِرِهَا (﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسْبُكَ ٱللَّهُ ﴾).

الْخَامِسَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ الطَّلاقِ (﴿ وَمَن يَتَوَّكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسَّبُهُ وَ ﴾).

السَّادِسَةُ: عِظَمُ شَأْنِ هَذِهِ الْكَلِمَةِ، وأَنَّهَا قَوْلُ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامُ وَمُحَمَّدِ عَلَيْهِ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامُ وَمُحَمَّدِ عَلَيْهِ الشَّدَائِد.

(وفي الباب زيادة الإيمان، وأنَّه عند الشَّدائد ينبغي للإنسان أن يعتمد على الله عَبَوَيَكُ مع فعل الأسباب، وأنَّ اتِّباع النَّبِيِّ عَيَالِيَّهُ مع الإيمان سببٌ لكفاية الله عَبَوَيَكُ للعبد).

## [٣٤] بَابُ قول الله تعالى: ﴿ أَفَ أَمِنُواْ مَكُر اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكُر اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَسِرُونَ ﴾

- اشتمل الباب على: الأمن من مكر الله والقنوط من رحمة الله، وكلاهما طرفا نقيضٍ، أراد أن يجمع السّائر إلى الله بين الخوف والرّجاء، ويُستفاد من الآية:
  - ١. الحذر من النِّعم الَّتي يجلبها الله للعبد لئلَّا تكون استدراجًا.
    - ٢. تحريم الأمن من مكر الله.

## الدَّليل الثَّاني؛

وَقَوْلِلُهِ: ﴿ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ \* إِلَّا ٱلضَّآلُّونَ ﴾.

- المعنىٰ أنَّه لا يقنط من رحمة الله إلَّا فاقد الهداية، التَّائه الَّذي لا يـدري مـا يجـب
   لله، مع أنَّه سبحانه قريب الغِير، والقنوط لا يجوز لأنَّه سوء ظنِّ بالله لأنَّه:
  - ١. طعنٌ في قدرته؛ لأنَّ من عَلِمَ أنَّ الله على كلِّ شيءٍ قديرٌ لم يستبعد شيئًا عليه.
    - ٢. طعنٌ في رحمته؛ لأنَّ من عَلِمَ أنَّ الله رحيمٌ لا يستبعد أن يرحمه الله.

## الدُّليل الثَّالث والرَّابع:

[٣] وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ﷺ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ سُئِلَ عَنِ الْكَبَائِرِ؛ فَقَالَ: «الشِّـرْكُ بِاللهِ، وَالْيَأْسُ مِنْ رَوْحِ اللهِ، وَالأَمْنُ مِنْ مَكْرِ اللهِ».

[٤] وَعَنِ ابْنِ مَسَّعُودٍ قَالَ: «أَكْبَرُ الْكَبَائِرِ: الإِشْرَاكُ بِاللهِ، وَالأَمْنُ مِنْ مَكْرِ اللهِ، وَالْقُنُوطُ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ، وَالْيَأْسُ مِنْ رَوْحِ اللهِ»، رَوَاهُ عَبْدُ الرَّزَّاقِ.

- «الشَّـرْكُ بِاللهِ»: المراد به الشِّرك الأكبر والأصغر، والأصغر أكبر من الكبائر.
  - ﴿ وَالأَمْنُ مِنْ مَكْرِ اللهِ ﴾: بأن يعصي الله ﷺ مع استدراجه بالنّعم.
- (وَالْقُنُوطُ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ»: أن يستبعد رحمة الله ويستبعد حصول المَطلوب.
  - ﴿ وَالْيَأْسُ مِنْ رَوْحِ اللهِ ﴾: أن يستبعد زوال المَكروه.

#### الخلاصة:

أنَّ السَّائر إلىٰ الله يعتريه شيئان يعوِّقانه عن ربِّه، وهما الأمن من مكر الله والقنوط من رحمته، فإذا أُصيب بالضَّرَّاء أو فات عليه ما يحبُّ؛ تجده إن لم يتداركه ربُّه يستولي عليه القنوط ويستبعد الفرج ولا يسعى لأسبابه، وأمَّا الأمن من مكر الله فنجد الإنسان مقيمًا على المعاصي مع توافر النَّعم عليه، ويرى أنَّه على حقٍّ فيستمرُّ في باطله؛ فلا شكَّ أنَّ هذا استدراجٌ.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْأَعْرَافِ (﴿ أَفَأَمِنُواْ مَكْرَ اللَّهِ ﴾). الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْحِجْرِ (﴿ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ الْلَّ الْضَّالُونَ ﴾). الثَّالِثَةُ: شِدَّةُ الْوَعِيدِ فِيمَنْ أَمِنَ مَكَرَ اللهِ (بأنَّه من الكبائر). الرَّابِعَةُ: شِدَّةُ الْوَعِيدِ فِي الْقُنُوطِ.

# [٣٥] بَابٌ منَ الإيمَان بالله الصُّبْرُ عَلَى أَقْدَار الله

أقسام الصّبر ثلاثةً:

الصّبر على طاعة الله حتّى تُؤدّى: وهذا من الصَّبر على الأوامر كالصَّلاة والصِّيام.

الصّبر على أقدار الله

الصبر عن معصية الله حتّى تُجتنب: كاجتناب الشِّرك وسائر المُحرَّمات.

كموت قريب.

شاكرٌ (أعلى

المراتب) يرى أنَّها

لتكفير السيّئات

وزيادة الحسنات

والإيمان، وهناك

مصائب أعظم

منها.

المؤلة:

قدُّم الصَّبر على الطاَّعة لأنَّه يتضمَّن إلزامًا وفعلًا، ثمَّ الصَّبر عن المعصية لأنَّ فيه كفًّا، أمَّا الصَّبر على الأقدار فلأنَّ سببه ليس باختيار العبد، أمَّا باعتبار من يتعلَّق به فقد يكون الصَّبر عن المعصية أشقَّ على الإنسان من الصَّبر على الطَّاعة.

# أقسام الناس عند المصيبة أربعة:

صابر (واجبً

بالإجماع)

بالقلب واللسان

والجوارح، فهو

ثقيلُ عليه

و يكرهه لكنَّه

يتحمَّل ويصبر.

متسخّطٌ (كبيرةً، ويؤدي للكفر) بالقلب (يغضب) واللِّسان (الدُّعاء بالويل والتّبور) والجوارح (اللَّطم والشُّقُّ والنَّتف).

عنده النِّعمة ينظر إليها من ربِّه.

راض (مُستحبٌ) لتمام رضاه بربّه وضدِّها سواءً، باعتبارها قضاءً

الدُّليل الأوّل:

وَقَوْلُ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَن يُؤْمِن بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ ﴾ ، قَالَ عَلْقَمَةُ: (هُوَ الرَّجُلُ تُصِيبُهُ الْمُصِيبَةُ فَيَعْلَمُ أَنَّهَا مِنْ عِنْدِ اللهِ؛ فَيَرْضَىٰ وَيُسَلِّمُ). ﴿ مَهْدِ قَلْبَهُ ، ﴿ يرزقه الطُّمأنينة ، فإذا اهتدى القلب اهتدت الجوارح.

## الدُّليل الثَّاني:

وَفِي «صَحِيحِ مُسْلِم» عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ سَخِطْتُهُ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «اثْنَتَانِ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ كُفْرٌ: الطَّعْنُ فِي النَّسَبِ، وَالنِّيَاحَةُ عَلَىٰ الْمَيِّتِ».

- «الطَّعْنُ فِي النَّسَب»: أي العيب فيه أو نفيه، فهذا عملٌ من أعمال الكفر.
- «وَالنِّيَاحَةُ عَلَىٰ الْمَيِّتِ»: هذا هو موضع الشَّاهد، فالنِّياحة من التَّسخُّط.

## الدُّليل الثَّالث والرَّابع:

[٣] وَلَهُمَا عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ مَرْفُوعًا: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ، وَشَـقَ الْـجُيُوبَ، وَدَعَا بِدَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ».

[٤] وَعَنْ أَنَسٍ سَحَالَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «إِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدِهِ الْخَيْرَ؛ عَجَلَ لَهُ الْعُقُوبَةَ فِي الذَّنْيَا، وَإِذَا أَرَادَ بِعَبْدِهِ الشَّرَّ؛ أَمْسَكَ عَنْهُ بِذَنْبِهِ حَتَّىٰ يُوَافِيَ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

- «بِدَعْوَىٰ الْجَاهِلِيَّةِ»: كلُّ دعوةٍ منشؤها الجاهليَّة، ومثله هدم البيوت، وكسر الأوانى، وتخريب الطَّعام، ونحوه ممَّا يفعله بعض النَّاس عند المصيبة.
- «إِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدِهِ»: الشَّرُّ ليس مرادًا لله لذاته لقوله ﷺ: «وَالشَّرُّ لَيْسَ إِلَيْكَ»، فه و يريده لحكمة، وحينئذ يكون خيرًا باعتبار ما يتضمَّنه من الحكمة.
- والغرض من الحديث تسلية المُصاب لئلًا يجزع، فإنَّه قد يكون خيرًا، وعذاب الدُّنيا أهون من عذاب الآخرة، فيحمد الله أنَّه لم يؤخِّر عقوبته إلى الآخرة.

#### الدُّليل الخامس:

وَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ: «إِنَّ عِظَمَ الْجَزَاءِ مَعَ عِظَمِ الْبَلَاءِ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا الْبَلَاءُ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا الْبَلَاهُمْ؛ فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرِّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السُّخْطُ»، حَسَّنَهُ التَّرْمِذِيُّ.

- ئستفاد منه:
- ١. كلُّما كان البلاء أشدَّ وصبر الإنسان صار الجزاء أعظم.
- ٢. أنَّ الله إذا أحبَّ قومًا اختبرهم بما يُقدِّر عليهم كونًا وشرعًا.
- ٣. إثبات المحبَّة والسَّخط والرِّضا لله عَهَزَوْكُكُ مع الحذر من التَّمثيل أو التَّكييف.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ التَّغَابُنِ (﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ ﴾).

الثَّانِيَةُ: أَنَّ هَذَا مِنَ الْإِيمَانِ بِاللهِ (الصَّبرِ على أقدار الله).

الثَّالِثَةُ: الطَّعْنُ فِي النَّسَبِ (وَهي عيبه أو نفيه، وهو من الكفر الأصغر).

الرَّابِعَةُ: شِدَّةُ الْوَعِيدِ فِيمَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ، وَشَقَّ الْجُيُوبَ، وَدَعَا بِدَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ (لأَنَّهُ ﷺ تَرَّأُ منه).

الْخَامِسَةُ: عَلَامَةُ إِرَادَةِ اللهِ بِعَبْدِهِ الْخَيْرَ (يُعَجِّلُ لَهُ الْعُقُوبَةَ فِي الدُّنْيَا).

السَّادِسَةُ: عَلَامَةُ إِرَادَةِ اللهِ بِعَبْدِهِ الشَّرَّ (يُؤخِّر له العقوبة إلى الآخرة).

السَّابِعَةُ: عَلَامَةُ خُبِّ اللهِ لِلْعَبْدِ (وهي الابتلاء).

الثَّامِنَةُ: تَحْرِيمُ السُّخْطِ (يعني ممَّا يُبتلىٰ به العبد).

التَّاسِعَةُ: ثَوَابُ الرِّضَا بالْبَلاءِ (وهو رضى الله عَبَرَيَّا عن العبد).

# [٣٦] بَابُ مَا جَاءَ في الرِّياء

# الدَّليل الأوَّل إلى الثَّالث:

[١] وَقُولِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَىٰ أَنَّمَاۤ إِلَهُ كُمْ إِلَكُ وَحِكَّ الآية. [٢] وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ مَرْ فُوعًا: ﴿ قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: أَنَا أَغْنَىٰ الشَّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ [٢]

عَمَلًا أَشْرَكَ مَعِي فِيهِ غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ»، رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

[٣] وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ مَرْفُوعًا: «أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِمَا هُوَ أَخُوكُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي مِنَ الْـمَسِيحِ الدَّجَالِ؟» قَالُوا: بَلَىٰ يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «الشِّرْكُ الْخَفِيُّ؛ يَقُومُ الرَّجُلُ فَيُصَلِّي فَيُزَيِّنُ صَلَاتَهُ؛ لِـمَا يَرَىٰ مِنْ نَظَرِ رَجُلِ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ.

- ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا سَمْرُ ﴾: أُمر النَّبيُ عَيْكَ أَن يخبر النَّاس بأنَّه بشرٌ، وأكَّد هذه البشريَّة بقوله ﴿ مُثْلُكُ ﴾ ، إلَّا أنَّه يوحى إليه فوجبت طاعته، لكن عبادته محرَّمةٌ.
  - ﴿ إِنَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا الل
    - ﴿عَمَلًا صَلِحًا ﴾: خالصًا صوابًا (الإخلاص والمتابعة).
      - «أَنَا أَغْنَىٰ» فيه معنيان:
      - ١. بطلان العمل الَّذي صاحبه الرِّياء، وتحريم الرِّياء.
    - بيان غنى الله ﷺ وعظم حقِّه، وأنَّه لا يجوز لأحدٍ أن يشرك شيئًا معه.
    - «الْـمَسِيح الدَّجَّالِ»: مَمسوح العين اليُمنى، وهو رجلٌ من بني آدم كذَّابٌ.

## لماذاخاف النَّبِيِّ عَلِيهِم من الرِّياءِ أشدَّ من المسيح الدَّجَّال؟

- ١. لأنَّ فتنة الدَّجَّال ظاهرةٌ، وفتنة الرِّياء خفيَّةٌ، والتَّخلُّص من الرِّياء صعبٌ جدًّا.
  - ٢. لأنَّ فتنة الدَّجَّال محصورةٌ في آخر الزَّمان، بعكس الرِّياء فتنته في كلِّ وقتٍ.

#### الشرك نوعان:

- ١. خفيٌّ: ما كان في القلب مثل الرِّياء، ويُسمَّىٰ شرك السَّرائر.
- ٢. جليٌّ: ما كان بالقول كالحلف بغير الله، أو بالفعل كالانحناء لغير الله.

الرِّياء: أن يعمل عملًا حتَّىٰ يراه أو يسمعه النَّاس، وهو من أخلاق المنافقين.

طارئً:

فيه تفصيل:

في أصل العبادة: يُبطل العبادة.

بعد الفراغ من العبادة: لا يؤثِّر في العبادة شيئًا إلَّا إذا كان فيه عدوانٌ كالمنِّ والأذي بعد الصَّدقة.

> يسترسل فيه: فيه تفصيل:

يدافعه صاحبه: فعل الواجب عليه، والعبادة صحيحةٌ.

أوَّل العبادة مُنفصلٌ عن آخرها: كالزَّكاة، فيبطل الجزء الَّذي فيه رياءٌ.

أوَّل العبادة مُتَّصلٌ بآخرها: مثل الصَّلاة، فالعبادة باطلةٌ كلُّها.

## ما هو علاج الربياء؟

١. تعظيم الله بتعلُّم التَّوحيد والعمل به؛ لأنَّ الإنسان لو عظَّم الله لا يبالي بأحدٍ.

عدم ترك العمل خوفًا من الرِّياء؛ لأنَّ الشَّيطان إمَّا أن يوقعك في الرِّياء أو في الخوف من غير الله.
 ٣. الدُّعاء.
 ١. إخفاء الأعمال خشية الوقوع في الرِّياء.

٥. زيارة القبور الزِّيارة الشُّرعيَّة فإنَّها تُذكِّر الآخرة، والرِّياء يُعلِّق الإنسَّان بالدُّنيا.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْكَهْفِ (﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَنَا ْ سَرُّ مِثْلُكُو لِيُحَىۤ إِلَّ ﴾).

الثَّانِيَةُ: هَذَا الْأَمْرُ الْعَظِيمُ فِي رَدِّ الْعَمَلِ الصَّالِحِ إِذَا دَخَلَهُ شَيْءٌ لِغَيْرِ اللهِ.

الثَّالِثَةُ: ذِكْرُ السَّبَبِ الْـمُوجِبِ لِذَلِكَ، وَهُوَ كَمَالُ الْغِنَىٰ.

الرَّابِعَةُ: أَنَّ مِنَ الْأَسْبَابِ أَنَّهُ تَعَالَىٰ خَيْرُ الشُّرَكَاءِ.

الْخَامِسَةُ: خَوْفُ النَّبِيِّ عَلَيْ أَصْحَابِهِ مِنَ الرِّيَاءِ (وعلى من بعدهم أولى).

السَّادِسَةُ: أَنَّهُ فَسَّرَ ذَلِكَ بِأَنْ يُصَلِّي الْمَرْءُ اللهِ، لَكِنْ يُزَيِّنُهَا؛ لِمَا يَرَىٰ مِنْ نَظَرِ رَجُلٍ إِلَيْهِ (وكذلك التَّصنُّع في القول).

# [٣٧] بَابٌ منَ الشِّرْك إرَادَةُ الْإِنْسَان بِعَمَله الدُّنْيَا

- هذا الباب في من لا يريد أن يُمدح لعبادته ولا يريد الرِّياء، بل يعبد الله مخلصًا له،
   ولكنّه يريد شيئًا من الدُّنيا؛ كالمال والمرتبة والصِّحَّة في نفسه وما أشبه ذلك، فهو يريد بعمله نفعًا في الدُّنيا، غافلًا عن ثواب الآخرة.
- لا مانع أن يدعو الإنسان في صلاته ويطلب أن يرزقه الله المال، ولكن لا يصلّي من أجل هذا؛ فهذه مرتبةٌ دنيئةٌ، وهي أن يريد الدُّنيا بعمل الآخرة.
- تنبيه ": بعض النّاس عندما يتكلّمون على فوائد العبادات يحوِّلونها إلى فوائد دنيويَّة، والمفروض ألّا نجعل الفوائد الدُّنيويَّة هي الأصل.
- هذا الباب أخطر من باب الرِّياء؛ لأنَّ الرِّياء قد يطُرأ على صلاةٍ واحدةٍ مثلًا، أمَّا إرادة الدُّنيا بعمل الآخرة فإنَّ خطره يمتدُّ إلىٰ جميع العبادات.

## أقسام النَّاس بالنِّسبة إلى هذا الباب خمسةً:

| وهذا جائزٌ، كمن يتاجر ليشتري منزلًا.                                                                 | يريد الدُّنيا بعمل الدُّنيا:          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| وهذا مستحبٌّ، كمن يزرع ليتصدَّق.                                                                     | يريد الآخرة بعمل الدُّنيا:            |
| طوبي له، فهذه أعلىٰ المراتب.                                                                         | يريد الآخرة بعمل الآخرة:              |
| يصحُّ بشرط أن يغلِّب الآخرة، ﴿رَبَّنَآءَانِنَا فِي<br>ٱلدُّنْيَاحَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرةِ حَسَنَةً ﴾. | يريد الدُّنيا والآخرة بعمل<br>الآخرة: |
| شركٌ أصغر، كمن يصلِّي بالنَّاس من أجل المال.                                                         | يريد الدُّنيا بعمل الآخرة:            |
|                                                                                                      |                                       |

- كيف يعرف بأنَّه يريد الدُّنيا أو الآخرة؟ «إنْ أُعْطِي رَضِيَ، وإنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ».
- تنبية: بعض النَّاس يُخلص أيَّام الاختبارات، فإذا ظهرت النَّتَائج يترك العبادة.

## الدَّليل الأوَّل:

# وَقَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِّيَا وَزِينَهُمَا نُوَقِّ إِلَيْهِمْ أَعُمَلَهُمْ فِهَا ﴾ الآيتيْنِ.

هذه مخصوصةٌ بآية الإسراء: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ وَفِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن نُرُيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ وَجَهَنَّمَ يَصْلَنَهَا مَذْمُومًا مَّذْحُورًا ﴾، فالأمر مَوكولٌ إلى مشيئة الله وفيمن يريد.

## الدُّليل الثَّاني:

فِي الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ، تَعِسَ عَبْدُ الدِّيفَارِ، تَعِسَ عَبْدُ الدِّرْهَمِ، تَعِسَ عَبْدُ الْخَمِيطَةِ، تَعِسَ عَبْدُ الْخَمِيلَةِ، إِنْ أُعْطِي رَضِي، وإِنْ لَمْ يُعْطَ الدِّرْهَمِ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلَا انْتَقَشَ، طُوبَىٰ لِعَبْدِ آخِذِ بِعِنَانِ فَرَسِهِ فِي سَبِيلِ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلَا انْتَقَشَ، طُوبَىٰ لِعَبْدِ آخِذِ بِعِنَانِ فَرَسِهِ فِي سَبِيلِ اللهِ، أَشْعَثَ رَأْسُهُ، مُغْبَرَّةٍ قَدَمَاهُ، إِنْ كَانَ فِي الْحِرَاسَةِ كَانَ فِي الْحِرَاسَةِ، وَإِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ كَانَ فِي السَّاقَةِ، إِنِ اسْتَأْذَنَ لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ، وَإِنْ شَفَعَ لَمْ يُشَفَّعْ».

- «تَعِسَ»: خاب وخسر، «عَبْدُ الدِّينَارِ»: النَّقد من الذَّهب، وسمَّاه عبدالدِّينار؛ لأنَّه تعلَّق به تعلُّق العبد بالرَّبِّ فكان أكبر همِّه، وقدَّمه علىٰ طاعة ربِّه ﷺ.
  - «الدِّرْهَم»: النَّقد من الفضَّةِ.
  - «الْخَمِيَصَةِ»، «الْخَمِيلَةِ»: من يُعنىٰ بمظهره وأثاثه.
  - «إِنْ أُعْطِي رَضِي »: لا يرضي إلَّا للمال ولا يسخط إلَّا له، ولهذا سمَّاه عبدًا له.
    - «وَانْتَكَسَ»: انقلبت عليه الأمور خلاف ما يريد بحيث لا تتيسر له.
      - «وَإِذَا شِيكَ فَلَا انْتَقَشَ»:إذا أصابته شوكةٌ فلا يستطيع أن يزيلها.
        - الجُمل الثَّلاث يحتمل أن تكون خبرًا أو من باب الدُّعاء عليه.
  - «طُوبَيٰ»: أطيب حالِ تكون لهذا الرَّجل، وقيل شجرةٌ في الجنَّة، والأوَّل أعمُّ.
- وفي سَبِيلِ اللهِ»: ضابطه أن يقاتل لتكون كلمة الله هي العليا لا للحميّة أو الوطنيّة.
- «أَشْعَثَ رَأْسُهُ»: من الغبار في سبيل الله، فهو لا يهتمُّ بحاله ولا بدنه ما دام هذا
   ناتجًا عن طاعة الله، وقدمه مُغبَرَّةٌ من السَّير في سبيل الله، والأثر النَّاشئ عن العبادة

- إذا لم يكن فيه تكلُّفٌ يُؤجر عليه؛ كقوله عَيْكِيُّةِ: «لَخَلُوفُ فَم الصَّائِم».
- «السَّاقَةِ»: يكون في مُؤخِّرة الجيش، وللجملتين معنيان الحديث صالحٌ لهما:
  - ١. أنَّه لا يبالى أين وُضع، فلا يطلب مرتبةً أعلىٰ كمُقدَّم الجيش مثلًا.
    - ٢. إن كان في الحراسة أدَّىٰ حقَّها، وكذلك السَّاقة.
- إن اسْتَأْذَنَ»: ليس له جاهٌ ولا شرفٌ ولا مرتبةٌ عند النَّاس، وله عند الله عَبَوَكِكَ.
- الشَّاهد أنَّ من النَّاس من يعبد الدُّنيا، يغضب لها، والحديث قسَّم النَّاس إلىٰ:
- ١. من ليس له هم الله الدنيا بتحصيل المال أو تجميل الحال، استعبدت قلبه فأشغلته عن ذكر الله وعبادته، فينقلب عليه الأمر ولا يتخلص من أدنى أذيّة.
- أكبر همّه الآخرة؛ فهو يسعىٰ لها بأعلىٰ ما يكون مشقّة وهـ و الجهاد في سبيل
   الله، ومع ذلك أدّى ما يجب عليه من كلّ الوجوه، ويهمُّه الخير فيشفع للنّاس.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: إِرَادَةُ الْإِنْسَانِ الدُّنْيَا بِعَمَلِ الْآخِرَةِ.

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ هُودٍ (﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَا ﴾).

الثَّالِثَةُ: تَسْمِيَةُ الْإِنْسَانِ الْـمُسْلِم عَبْدَ الدِّينَارِ وَالدِّرْهَم وَالْـخَمِيصَةِ.

الرَّابِعَةُ: تَفْسِيرُ ذَلِكَ بِأَنَّهُ إِنْ أُعْطِي رَضِي، وَإِنْ لَمْ يُعْطُ سَخِطَ.

الْخَامِسَةُ: قَوْلُهُ: «تَعِسَ وَانْتَكَسَ» (يحتمل أن تكون خبرًا أو دعاءً).

السَّادِسَةُ: قَوْلُهُ: «وَإِذَا شِيكَ فَلَا انْتَقَشَ» (يحتمل أن تكون خبرًا أو دعاءً).

السَّابِعَةُ: الثَّنَاءُ عَلَى الْمُجَاهِدِ الْمَوْصُوفِ بِتِلْكَ الصِّفَاتِ (وهو الَّذي يستحقُّ أن يُمدح لا أصحاب الدَّراهم والدَّنانير وأصحاب الفُرش والمراتب).

[٣٨] بَابٌ مَنْ أَطَاعَ الْعُلَمَاءَ وَالْأُمَرَاءَ فِي تَحْرِيمِ مَا أَحَلَّ اللهُ اللهُ أَوْ تَحْليل مَا حَرَّمَهُ؛ فَقَد اتَّخَذَهُمُ أَرْبَابًا مَنْ دُونِ الله

حالات طاعة العلماء أو الأمراء في معصية الله ﷺ:

كفر أكبر أن يتابعهم راضيًا بقولهم، مُقدِّمًا له، ساخطًا لحكم الله، فكلُّ من كره ما أنزل الله كفر، وكذلك لو اعتقد أنَّ حكمهم

مساو لحكم الله أو

أفضل منه.

كفر أصغر وخطر عظيم، يوشك أن يقع في الكفر الأكبر

أن يتابعهم راضيًا بحكم الله وعالمًا بأنَّه أمثل وأصلح للعباد والبلاد، ولكن لهوًى في نفسه اختاره؛ كأن يريد وظيفة، وإذا اقتطع به حقَّ مسلم يكون ظالمًا.

ان لا يكون عالمًا ولا يمكنه التَّعلُّم فيتابعهم تقليدًا ويظنُّ أنَّ هذا هو الحقُّ، فلا شيء عليه وهو معذورٌ.

# الدُّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: «يُوشِكُ أَنْ تَنْزِلَ عَلَيْكُمْ حِجَارَةٌ مِنَ السَّمَاءِ، أَقُولُ: قَالَ رَسُولُ عَلَيْكُمْ حِجَارَةٌ مِنَ السَّمَاءِ، أَقُولُ: قَالَ رَسُولُ عَلَيْكُمْ وَعُمَرُ!».

[7] وَقَالَ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَل: «عَجِبْتُ لِقَوْم عَرَفُوا الإِسْنَادَ وَصِحَّتَهُ؛ يَـذْهَبُونَ إِلَـىٰ رَأْيِ سُـفْيَانَ، وَاللهُ تَعَـالَىٰ يَّقُـولُ: ﴿ فَلْيَحَّذِرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتَنَةُ أَق سُـفْيَانَ، وَاللهُ تَعَالَىٰ يَقُـولُ فَوْلِهِ أَنْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾، أَتَدْرِي مَا الْفِتْنَةُ الشِّـرْكُ؛ لَعَلَّهُ إِذَا رَدَّ بَعْضَ قَوْلِهِ أَنْ يَصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾، أَتَدْرِي مَا الْفِتْنَةُ الشِّرْكُ؛ لَعَلَّهُ إِذَا رَدَّ بَعْضَ قَوْلِهِ أَنْ يَقَعَ فِي قَلْبِهِ شَيْءٌ مِنَ الزَّيْع فَيَهْلِكَ».

- «قَالَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ!»: لم يُعرَف عن أبي بكرٍ وعمر أنهَّما خالفا نصًّا برأيهما.
  - ﴿ يُخَالِفُونَ عَن أَمْرِهِ ﴾: أي يُعرضون عن أمره زهدًا فيه وعدم مبالاةٍ به.

# اختُلف في التَّقليد على ثلاثة أقوال:

وجوب التَّقليد لأنَّ الاجتهاد أُغلق بموت الأئمَّة الأربعة.

التَّحريم مُطلقًا لأنَّ فيه قبول من قوله ليس بحجَّةٍ.

الجواز (الرَّاجج) عند الضَّرورة وعدم القدرة على معرفة الأحكام فيقلِّد من يثق بدينه وعلمه ويأخذ بقوله في جميع المسائل ولا يتتبعَّ الرُّخص.

## الدُّليل الثَّالث:

عَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِم؛ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَ عَلَيْ يَقْرَأُ هَذِهِ الآيَة: ﴿ اَتَّخَذُوۤا أَحْبَارَهُمْ وَرُهُمِكُمُ مُ الْآيَة، قَالَ: فَقُلْتُ لَهُ: إِنَّا لَسْنَا نَعْبُدُهُمْ، قَالَ: وَرُهُبَكُهُمْ أَرْبَكَابًا مِّن دُونِ ٱللهِ ﴾ الآية، قَالَ: فَقُلْتُ لَهُ: إِنَّا لَسْنَا نَعْبُدُهُمْ، قَالَ: «اَلَيْسَ يُحَرِّمُونَ مَا أَحَلَّ اللهُ فَتُحرِّمُونَهُ، وَيُحِلُّونَ مَا حَرَّمَ اللهُ فَتُحِلُّونَهُ؟»، فَقُلْتُ: بَلَى، قَالَ: «فَتِلْكَ عِبَادَتُهُمْ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالتَّرْمِذِيُّ وَحَسَّنَهُ.

- ﴿ أَحْبَ ارَهُمْ ﴾: العالم الواسع العلم، ﴿ وَرُهْبَ نَهُمْ ﴾: العابد الزَّاهد.
- «إِنَّا لَسْنَا نَعْبُدُهُمْ»: لا نسجد لهم ولا نركع ولا نذبح ولا ننذر لهم، لكن بيَّن له
   عَيْنَا أَنَّ من معنى العبادة الطَّاعة، عبو ديَّةٌ مُقيَّدةٌ.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ النُّورِ ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يَخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ \*.

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ بَرَاءَةٌ ﴿ اتَّخَدُوٓا أَحْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ أَرْبَ ابًا ﴾.

الثَّالِثَةُ: التَّنْبيهُ عَلَىٰ مَعْنَىٰ الْعِبَادَةِ الَّتِي أَنْكَرَهَا عَٰدِيٌّ (التَّعَبُّدُ لهم بالطَّاعة).

الرَّابِعَةُ: تَمْثِيلُ إِبْنِ عَبَّاسِ بأبي بَكْرِ وَعُمَرَ، وَتَمْثِيلُ أَحْمَدَ بسُفْياٰنَ.

الْخَامِسَةُ: تَغَيُّرُ الْأَحْوَالَ إِلَى هَذِهِ الْغَايَةِ، حَتَّىٰ صَارَ عِنْدَ الْأَكْثَرِ عُبَادَةُ الرُّهْبَانِ هِي الْخَامِنِ الْأَعْمَالِ، وَتَسْمِيتُهَا وِلَايَةً، وَعِبَادَةُ الْأَحْبَارِ هِي الْعِلْمُ وَالْفِقْهُ، ثُمَّ تَغَيَّرَتْ الْفَضْلُ الْأَعْمَالِ، وَتَسْمِيتُهَا وِلَايَةً، وَعِبَادَةُ الْأَحْبَارِ هِي الْعِلْمُ وَالْفِقْهُ، ثُمَّ تَغَيَّرَتْ الْشَانِي مَنْ هُو مِنَ الصَّالِحِينَ، وَعُبِدَ بِالْمَعْنَىٰ الثَّانِي مَنْ هُو مِنَ الصَّالِحِينَ، وَعُبِدَ بِالْمَعْنَىٰ الثَّانِي مَنْ هُو مِنَ الْصَالِحِينَ، وَعُبِدَ بِالْمَعْنَىٰ الثَّانِي مَنْ هُو مِنَ الْمَاعِ الله يَجِب أَن يُحمَىٰ ويُصان، ولا يُطاع الْحَدْر وأن نعلم أنَّ شرع الله يجب أن يُحمَىٰ ويُصان، ولا يُطاع أحدٌ في تحليل ما حرَّم الله أو تحريم ما أحلَّ الله أبدًا).

[٣٩] بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى ٱلطَّغُوتِ وَقَدُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكُ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبِلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى ٱلطَّغُوتِ وَقَدُ أَمُهُمْ أَن يَضِلَهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ الآيات أَمُهُواْ أَن يَكُفُوواْ بِهِ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ الآيات

- هذا الباب له صلةٌ قويَّةٌ بما قبله؛ لأنَّ ما قبله فيه حكم من أطاع العلماء والأمراء في تحليل ما حرَّم الله أو تحريم ما أحلَّ الله، وهذا الباب فيه الإنكار علىٰ من أراد التَّحاكم إلىٰ غير الله.
  - ﴿ أَلَمَ تَرَ ﴾: استفهامٌ يُراد به التَّقرير والتَّعجُّبُ من حالهم، والخطاب له ﷺ.
  - ﴿ يَزْعُمُونَ ﴾: لم يقل: (الَّذين آمنوا)؛ لأنَّهم لم يؤمنوا، بل يزعمون وهم كاذبون.
    - ﴿ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ ﴾: جنسٌ يشمل شياطين الإنس والجنِّ.
    - ﴿ أَن يُضِلُّهُم ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾: يوقعهم في الضَّلال البعيد عن الحقِّ بالتَّدرُّج.
      - ﴿ رَأَيْتَ ٱلْمُنَفِقِينَ ﴾: إظهارٌ في موضع الإضمار لثلاث فوائد:
        - ١. أنَّ هؤلاء الَّذين يزعمون الإيمان كانوا منافقين.
    - ٢. أنَّ هذا لا يصدر إلَّا من مُنافقٍ؛ لأنَّ المؤمن حقًّا لابدَّ أن ينقاد بدون صُدودٍ.
    - ٣. التَّنبيه؛ لأنَّ الكلام إذا كان علىٰ نسقِ واحدٍ قد يغفل، فإذا تغيَّر السِّياق انتبه.
- قال شيخ الإسلام وَ إِللهُ: إِنَّ هذه الآياتُ تنطبق تمامًا على أهل التَّحريف والتَّأويل في صفات الله عَلَيْكُ الْأَنَّ هؤلاء يقولون: إنَّهم يؤمنون بالله ورسوله عَلَيْكُ ، وإذا قيل لهم: تعالوا إلى ما أنزل الله وإلى الرَّسول؛ يُعرضون، ويصدُّون، ويقولون: نذهب إلى فلانٍ وفلانٍ، وإذا اعتُرض عليهم قالوا: نريد الإحسان والتَّوفيق، وأن نجمع بين دلالة العقل ودلالة السَّمع.

# الدُّليل الثَّاني إلى الرَّابع:

[٢] وَقَوْلُهُ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓ ا إِنَّمَا خَنُ مُصْلِحُونَ ﴾.

[٣] وَقَوْلُهُ: ﴿ وَلَا نُفُسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾.

[1] وَقَوْلُكَهُ: ﴿ أَفَحُكُم ٱلجُهَلِيَّةِ يَبْغُونَ ﴾ الآية.

- ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: الإفساد في الأرض نوعان:
  - ١. إفسادٌ حسِّيٌّ مادِّيٌّ: وذلك مثل هدم البيوت وإفساد الطَّرق.
- 7. **إفسادٌ معنويٌّ**: وذلك بالمعاصى؛ فهي من أكبر الفساد في الأرض.
- ﴿إِنَّمَا غَنُ مُصلِحُونَ ﴾: هذه دعوى من أبطل الدَّعاوى، فالله قابل حصرهم بأعظم منه؛ فهؤلاء الّذين يفسدون في الأرض ويدَّعون الإصلاح هم المفسدون حقيقة لا غيرهم.
- ﴿ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾: من قبل المصلحين، ومن ذلك الوقوف ضدَّ دعوة أهل العلم، ودعوة السَّلف، ومن يحكِّم الشَّريعة.
- ﴿ أَفَحُكُمَ ٱلْجَهِلِيَةِ يَبَغُونَ ﴾: الاستفهام للتَّوبيخ، أي: أفلا يبغون إلَّا حكم الجاهليَّة؟
   والجاهليَّة تحتمل معنين: الَّتي سبقت الرِّسالة، والَّتي تُبنيٰ عليٰ الجهل.
  - ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ كُكُمًا ﴾: لا أحد أحسن حكمًا، وهذا مُشرَبٌ معنى التَّحدِّي.

#### الدُّليل الخامس:

عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: « لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَىٰ يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِئْتُ بِهِ»، قَالَ النَّوَوِيُّ: (حَدِيثُ صَحِيحُ، رَوَيْنَاهُ فِي «كِتَابِ الْحُجَّةِ» بِإِسْنَادِ صَحِيح).

## الدَّليل السَّادس:

وَقَالَ الشَّعْبِيُّ: كَانَ بَيْنَ رَجُلِ مِنَ الْمُنَافِقِينَ وَرَجُلِ مِنَ الْيَهُ وِدِ خُصُومَةٌ، فَقَالَ الْمُنَافِقُ: نَتَحَاكُمُ إِلَىٰ الْيَهُودِيُّ: نَتَحَاكُمُ إِلَىٰ مُحَمَّدٍ؛ عَرَفَ أَنَّهُ لَا يَأْخُذُ الرِّشْوَةً، وَقَالَ الْمُنَافِقُ: نَتَحَاكُمُ إِلَىٰ الْيَهُودِ؛ لِعِلْمِهِ أَنَّهُمْ يَأْخُذُونَ الرِّشْوَةَ، فَاتَّفَقَا أَنْ يَأْتِيَا كَاهِنًا فِي جُهَيْنَةً؛ فَيَتَحَاكُمَا إِلَيْهِ؛ فَنَزَلَتْ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهُ مَنَ الرِّشُوةَ اللَّهُمُ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ ﴾ فَنَزَلَتْ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ يَزَعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ ﴾ الآنة.

وَقِيلَ: نَزَلَتْ فِي رَجُلَيْنِ اخْتَصَمَا، فَقَالَ أَحَدُهُمْ: نَتَرَافَعُ إِلَىٰ النَّبِيِّ ﷺ، وَقَالَ الآخَرُ: إِلَىٰ كَعْبِ بْنِ الأَشْرَفِ، ثُمَّ تَرَافَعَا إِلَىٰ عُمَر، فَذَكَرَ لَهُ أَحَدُهُمَا الْقِصَّة، فَقَالَ لِلَّذِي لَمْ يَرْضَ برَسُولِ اللهِ ﷺ: أَكَذَلِكَ؟ قَالَ: نَعَمْ؛ فَضَرَبَهُ بِالسَّيْفِ فَقَتَلَهُ.

- ﴿ لا يُؤْمِنُ ﴾: أي إيمانًا كاملًا، إلا إذا كان لا يهوى بالكلية؛ فينتفى عنه الإيمان.
  - الحديث ضعفه جماعة من أهل العلم، ولكن معناه صحيح.
    - «منَ الْـمُنَافِقِينَ»: هو ممَّن يظهر الإسلام ويبطن الكفر.
  - ﴿الْيَهُودِ»: هم المنتسبون إلىٰ دين موسىٰ ﷺ، وسُمُّوا بذلك:
    - ١. لأنَّهم قالوا: (إنَّا هدنا إليك) أي رجعنا.
      - ٢. أو نسبةً إلىٰ أبيهم يهوذا.
  - ﴿ إِلَىٰ مُحَمَّدٍ »: عَيَّا لَيْ لَم يذكره بوصف الرِّسالة؛ لأنَّهم لا يؤمنون برسالته عَيَّا في .
    - «الرِّشْوَةَ»: هي المال المدفوع للتَّوصُّل إلىٰ شيءٍ.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ النِّسَاءِ، وَمَا فِيهَا مِنَ الْإِعَانَةِ عَلَىٰ فَهْمِ الطَّاغُوتِ (﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ النِّسَاءِ، وَمَا فِيهَا مِنَ الْإِعَانَةِ عَلَىٰ فَهْمِ الطَّاغُوتِ (﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّالَّةُ اللَّهُمُ اللَّالَّةُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّلْمُ اللَّالَالَالَالَ اللَّهُمُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالَّالَ

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْبَقَرَةِ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (ففيها دليلٌ على أنَّ النِّفاق فسادٌ في الأرضِ لأنَّها في سياق المنافقين، والفساد يشمل جميع المعاصي).

الثَّالِثَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْأَعْرَافِ: ﴿ وَلَا نُفُسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾.

الرَّابِعَةُ: تَفْسِيرُ ﴿ أَفَحُكُمُ اللَّهِ لِيَةِ يَبَغُونَ ﴾ (والجاهليَّة كلُّ مَا خالف الشَّرع، وأُضيف للجاهليَّة للتَّنفير منه وبيان قبحه، وأنَّه مبنيٌ على الجهل والضَّلال).

الْخَامِسَةُ: مَا قَالَ الشَّعْبِيُّ فِي سَبَبِ نُزُولِ الْآيَةِ الْأُولَىٰ.

السَّادِسَةُ: تَفْسِيرُ الْإِيمَانِ الصَّادِقِ وَالْكَاذِبِ (فالإيمان الصَّادق يستلزم الإذعان التَّامَّ والقبول والتَّسليم لحكم الله ورسوله ﷺ، والإيمان الكاذب بخلاف ذلك).

السَّابِعَةُ: قِصَّةُ عُمَرَ مَعَ الْمُنَافِقِ.

الثَّامِنَةُ: كَوْنُ الْإِيمَانِ لَا يَحْصُلُ لِأَحَدٍ حَتَّىٰ يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جَاءَ بهِ الرَّسُولُ عَيْكِيٍّ.

# اختبار القسم السَّابع (٩ أبوابٍ)

| السؤال الأول: ضع العلامة (الكا) في المكان المناسب أو أكمل الفراغ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| الباب الأوَّل في القسم السَّابع هو باب المحبَّة: عصح كخطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -1          |
| بعض العُبَّاد يُعظِّمون ويحبُّون بعض القبور أو الأولياء كمحبَّة الله أو أشدَّ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -٢          |
| □صح □ خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| إذا خلا القلب من محبَّته ﷺ إطلاقًا فهو ( اناقصُ انفيٌ لأصل) الإيمان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -٣          |
| يجب محبَّته ﷺ أشدَّ من محبَّة الولد والوالد والنَّاس أجمعين: 🗆 صح 🗆 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -٤          |
| من أسباب وجود حلاوة الإيمان الحبُّ: 🔲 في الله 🔃 للقرابة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -0          |
| يُحمل النَّهي عليٰ نفي، وإلَّا فعليٰ، ، وإلَّا فعليٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -٦          |
| قول أهل الشُّنَّة في نصُّوص الوعيد أنَّها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>-y</b>   |
| وِهُل معنىٰ هِذَا أَنَّنَا لا نَفْهُم معناها؟ 🗆 نعم 🔻 لا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| الَّذي يرى أنَّ اليهود والنَّصارى علىٰ دين مَرضيٌّ أو مقبولٍ عند الله بعد بعثته ﷺ فهـ و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>-</b> A  |
| خارجٌ عن الإسلام مُكذِّبٌ بالقرآن: الله صح الخطّأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| المسلم لا يغشُّ الكافر وينصح له ويبيِّن له أنَّه علىٰ ضلالٍ وخلاف ما أمر بــه موســيٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -9          |
| وعيسيٰ: 🗆 صح 🗀 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| بغض أعداء الله ومعاداتهم لا يعنيٰ أن لا نفي لهم بالعهود: 🗆 صح 🛘 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>- \•</b> |
| قائل: (إذا رأيتُ النَّصراني أُغمِض عيني كراهية أن أرى بعيني عدوَّ الله) هو:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -11         |
| □ الإمام أحمد □ شيخ الإسلام ابن تيميَّة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
| قائل: (من كان مؤمنًا تقيًّا كان لله وليًّا) هو: 🔲 ابن تيميَّة 🔲 ابن القيِّم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -15         |
| الولاية العامَّة الَّتي من الله للعباد تشمل المؤمن والكافر وجميع الخلق:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -14         |
| □ صح □ خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| لو صلَّىٰ الإنسان وصام ووالیٰ أعداء الله لا ينال ولاية الله: 🗆 صح 🛘 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -16         |
| جاء المُؤلِّفُ ببابُ المحبَّةُ بعد باب الخوف؛ لأنَّ العبادة ترتكز عليهما:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -10         |
| □ صح □ خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| انقسم الْنَاس في الخوف من الله إلىٰ طرفين ووسطٍ: 🔲 صح 🔃 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -17         |
| الخوفُ العدلُ هو الَّذي يَرُدُّ عن محارمُ الله فقط، فإن زدت علىٰ هـذا؛ فإنَّـه يوصـلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -17         |
| إلمي اليأس من رَوْح الله: 🗎 صح 🗎 خِطأً.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| رِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَل | -11         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |

| من خاف الله خافه كلُّ شيءٍ، ومن اتَّقىٰ الله اتَّقاه كلُّ شيءٍ، ومـن خــاف مـن غيــر الله                                                  | -19 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| خاف من كلِّ شيءٍ: 🛚 صح 🔻 خطأ.                                                                                                              |     |
| المُراد بعمارة المساجد العمارة: 🗌 الحسِّيَّة 🔲 المعنويَّة 🔲 الجميع.                                                                        | -5• |
| يقرن الله الإيمان به بالإيمان باليوم الآخر كثيرًا؛ لأنَّه يحمل على الامتثال:                                                               | -51 |
| 🗌 صح 🗀 خطأ.                                                                                                                                |     |
| لماذا نحْبُّ النَّبِيِّ عَيِّكِيُّهُ؟ ١٠٠                                                                                                  | -55 |
|                                                                                                                                            |     |
| - وتكون محبَّته بعد موته: ١                                                                                                                | -54 |
| 🤇 (أقامِ الصَّلاة) يُراد بها الإقامة: 🗌 الواجبة 🔝 المُستحبَّة 🔝 الجميع.                                                                    | -5٤ |
| التَّوكُّل نصف اللِّين: 🗆 صح 🗆 خطأ، ويصحُّ أن يقول: 🗆 توكّلت عليك                                                                          | -60 |
| 🗌 وِكَّلتك 🔲 توكَّلت علىٰ الله ثُمَّ عليك 🔃 الجميع إلَّا الأوَّل.                                                                          |     |
| - التَّوكُّل هو، وينقسم إِلىٰ (□ ٣ □ ٤ □ ٥) أقسام.                                                                                         | -57 |
| 🔻 الاعتماد علىٰ الصَّالحين من الأموات والغائبين شركٌ: 🛘 أكبر 🗎 أصغر.                                                                       | -57 |
| - الاعتماد علىٰ شخص في رزقه ومعاشه اعتماد افتقار: 🗆 صحيحٌ 🗀 شركٌ أصغر.                                                                     | ۸۶– |
| الرَّسول ﷺ سيِّد المُتوكِّلين، ومع ذلـكِ ( الله يصيبه الله يصيبه) الأذى و ( الله                                                           | -59 |
| تحصل 🛚 تحصل) له المضرَّة؛ لأنَّ الله حسبه.                                                                                                 |     |
| - ماذا يُقال عند الكروب؟                                                                                                                   | -۳۰ |
| - ابن عبَّاسﷺ ممَّن ( 🗌 يأيخذ 🗎 ينكر الأخذ) عن بني إسرائيل.                                                                                | -41 |
| - يقنط من رحمة الله: 🗌 ضالٌّ 🗀 فاقد الهداية 🗀 تائهٌ لا يدري ما يجب لله 🗀 الجميع.                                                           | -۳۲ |
|                                                                                                                                            | ٣٣  |
| جانب ( 🗌 الخوف 🗀 الرجاء).                                                                                                                  |     |
| - الكبائر ( 🗆 معدودةٌ 🗀 محدودةٌ)، وهي علىٰ درجةٍ واحدةٍ ( 🗀 صح 💮 خطأ)،                                                                     | -46 |
| والشِّرك الأصغر أكبر منها ( الصح الخطأ)، وحكم صاحب الكبيرة ( الموفِّمنُ السَّرِي                                                           |     |
| ناقص الإيمان 🗌 مؤمنٌ بإيمانه فاستٌ بكبيرته 🗀 مؤمِنٌ 🗀 كافرٌ 🗀 الأوَّل والثَّاني)،                                                          |     |
| وصاحب الكبيرة ( ال يُحَبُّ ال يُبغَضُّ ِ الله عَن إيمانٍ ويُبغَضُ                                                                          |     |
| بقدر ما فيه من فسقٍ)، وهل الكبائر تُكفَّر بالعمل الصَّالح؟ (□ نعبم ◘ لا)، وهــل                                                            |     |
| يُجالَس صاحب الكبيرة حال ارتكابه لها؟ ( انعم الله الله الله الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله الله الله الله الله الله ال |     |
| الكبائر ( 🗆 نعم 🔻 لا ).                                                                                                                    |     |
| - أقسام الصَّبر □ ٣ □ ٤ □ ٥، وعلامة حبِّ الله للعبد الابتلاء: □ صح □ خطأ.                                                                  |     |
| - أعلىٰ أنواع الصَّبر الصَّبر عن معصية الله: 🔲 صح 🔝 خطأ.                                                                                   | ۳٦- |

| ثمرة حفظ باب الصَّبر قراءته عند المصيبة وعلىٰ المُصاب: 🗆 صح 🛘 خطأ.                | -44         |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| يلزم من وجود خصلتين من خصال الكفر بالمؤمن أن يكون كافرًا: 🗆 صح 🗀 خطأ.             | -47         |
| لا يلزم من وجود خصلتين في الكافر من خصال الإيمان كالحياء؛ أن يكون مؤمنًا:         | -٣٩         |
| 🗆 صح 🗆 خطأ.                                                                       |             |
| مجيء كُلمة (كفر) نكرةً ( الله يدلُّ الله يدلُّ) علىٰ الخروج عن الإسلام.           | -4•         |
| النَّاسِ حال المصيبة على مراتب: 🗆 ٥ 🔲 ٤ 🗆 ٣.                                      | - ٤١        |
| التَّسخِّط يؤدِّي الىٰ الكفر: 🗆 صح 🗀 خطأ،                                         | -15         |
| التَّسخُّط يكون بـ: 🗌 القلب واللِّسان والجوارح 🔲 اللِّسان والجوارح.               | -٤٣         |
| الفرق بين الصَّبر والرِّضا في الحكم وثقل المصيبة: 🛘 صح 🗎 خطأ.                     | -11         |
| قد يزداد إيمان المرء بالمصائب: 🗆 صح 🗆 خطأ.                                        | -50         |
| الله يريد الشُّرُّ لحكمةٍ، ويكون خيرًا باعتبار ما يتضمَّنه من الحكمة: 🗆 صح 🗆 خطأ. | -٤٦         |
| سُمِّي يوم القيامة لقيام: □ النَّاس من قبورهم □ الأشهاد □ العدل □ الجميع.         | -٤٧         |
| تعجيل العقوبةِ في الدُّنيا خيرٌ من تأخيرها له في الآخرة: 🗌 صح 🔲 خطأ.              | -٤٨         |
| الجزاء علىٰ الشُّوكة يُشاكُها كالجزاء علىٰ الكسر إذا كُسِر: 🔲 صح 🛘 خطأ.           | - ٤٩        |
| يجِب في كلِّ صفةٍ: 🗌 الإثبات 🗌 الحذر من التَّمثيل أو التَّكييف 🗀 الجميع.          | -••         |
| الطُّعن في النَّسب: 🗆 عيبه 🗆 نفيه 🗀 الجميع.                                       | -01         |
| الرِّياء شركٌ: ☐ أصغر ☐ أصغر وقد يصل إلى الأكبر، والرِّياء فيمن عمل عملًا ليراه   | -05         |
| النَّاس ولا يدخل في ذلك من عمل العمل ليسمع به النَّاس: 🗆 صح 🔻 خطأ.                |             |
| من طرق علاج الرِّياءِ تذكُّر الموت وسكراته: 🔲 صح 🔲 خطأ.                           | -04         |
| فرح الإنسان بعلم النَّاسِ بعبادته: 🔲 رياءٌ 💎 ليس برياءٍ.                          | -06         |
| فرح الإنسان بفعل الطَّاعة: 🗌 رياءٌ 📗 ليس برياءٍ.                                  | -00         |
| رجلٌ تصدَّق لوجه الله ثمَّ ألقىٰ الله له في قلوب المؤمنين المحبَّة والثَّناء:     | <b>-07</b>  |
| 🗖 يُعتبر مُرائيًا 🔻 يُعتبر مُخلِصًا. 🖁                                            |             |
| تصدُّق لله لتتضاعف أمواله، أراد: 🗌 الدُّنيا بعمل الآخرة 🗌 الآخرةِ بعملها.         | -07         |
| إذا خاف المسلم الوقوع في الرِّياء فله ترك العبادة: 🗌 جائزٌ 🗀 شركٌ أصغر.           | -01         |
| سُمِّي عبدًا للدِّينار: 🗌 لعبادته له 🔲 لرضاه وسخطه لأجله كالِعابد له.             | -09         |
| «طُوبَيٰ» أي: $\square$ أطيب حالٍ تكون لهذا الرَّجل $\square$ شجرةٌ في الجنَّة.   | <b>-</b> ₹• |
| باب إرادة المرء بعمله الدُّنيا أخطر من باب الرِّياء: 🔲 صح 🛚 خطأ.                  | -71         |
| ما يعطيه أحد الخصمين للقاضي: 🗌 هدايا عمَّال 🔲 رشوةٌ 🔲 الجميع.                     | 77-         |

| 17- الدِّرهم هو النَّقد من: □ الذَّهب □ الفَضَّة.  18- الَّذِي يستحقُّ أن يُمدح أصحاب الأموال والمراتب: □ صح □ خطأ.  17- يُعرف المرء بأنَّه يريد الدُّنيا إذا أُعطى رضى وإن لم يُعط سخط: □ صح □ خطأ.  17- العلماء هم أهل (□ الإلزام والتَّنفيذ □ الإرشاد والدَّلالة) والأمراء الثَّاني.  17- لم يُعرف عن أبي بكر وعمر أنَّهما خالفا نصًّا برأييهما: □ صح □ خطأ.  19- أقسام طاعة العلماء والأمراء في معصية الله: ١٠ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <ul> <li>العلماء هم أهل (□ الإلزام والتّنفيذ □ الإرشاد والدّلالة) والأمراء الثّاني.</li> <li>لم يُعرف عن أبي بكر وعمر أنّهما خالفا نصَّا برأييهما: □ صح □ خطأ.</li> <li>أقسام طاعة العلماء والأمراء في معصية الله: ١</li></ul>                                                                                                                                                                                     |
| <ul> <li>العلماء هم أهل (□ الإلزام والتّنفيذ □ الإرشاد والدّلالة) والأمراء الثّاني.</li> <li>لم يُعرف عن أبي بكر وعمر أنّهما خالفا نصَّا برأييهما: □ صح □ خطأ.</li> <li>أقسام طاعة العلماء والأمراء في معصية الله: ١</li></ul>                                                                                                                                                                                     |
| <ul> <li>٦٨- لم يُعرف عن أبي بكر وعمر أنّهما خالفا نصًّا برأييهما: □ صح □ خطأ.</li> <li>٦٩- أقسام طاعة العلماء والأمراء في معصية الله: ١</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| - أقسام طاعة العلماء والأمراء في معصية الله: ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <ul> <li>٣- التَّقليد الأعمىٰ والتَّعصُّب المذهبيُّ: □ مَمدوحٌ □ مَذمومٌ.</li> <li>١٧- الرَّاهب هو (□ العالم الواسع العلم □ العابد الزَّاهد) والحبر الثَّاني.</li> <li>١٧- في حديث عَديِّ تَعَالِثُنَهُ بدأ بتحريم الحلال؛ لأنَّه أعظم من تحليل الحرام، وكلاهم مُحرَّمٌ: □ صح □ خطأ، واتِّباع العلماء والأمراء في (□ مخالفة □ موافقا □ موافقا □ الجميع) شرع الله من اتِّخاذهم أربابًا.</li> </ul>                  |
| <ul> <li>٧٠ التَّقليد الأعمىٰ والتَّعصُّب المذهبيُّ: □ مَمدوحٌ □ مَذمومٌ.</li> <li>٧١ الرَّاهب هو (□ العالم الواسع العلم □ العابد الزَّاهد) والحبر الثَّاني.</li> <li>٧٧ في حديث عَديِّ تَعَرَّفُتُهُ بدأ بتحريم الحلال؛ لأنَّه أعظم من تحليل الحرام، وكلاهم مُحرَّمٌ: □ صح □ خطأ، واتِّباع العلماء والأمراء في (□ مخالفة □ موافقا □ موافقا □ الجميع) شرع الله من اتِّخاذهم أربابًا.</li> </ul>                    |
| ٧٢- في حديث عَديِّ تَعَطِّقُهُ بدأ بتحريم الحلال؛ لأنَّه أعظم من تحليل الحرام، وكلاهمـ مُحرَّمٌ: ☐ صح ☐ خطأ، واتِّباع العلماء والأمراء في (☐ مخالفة ☐ موافقا ☐ الجميع) شرع الله من اتِّخاذهم أربابًا.                                                                                                                                                                                                              |
| ٧٢- في حديث عَديِّ تَعَطِّقُهُ بدأ بتحريم الحلال؛ لأنَّه أعظم من تحليل الحرام، وكلاهمـ مُحرَّمٌ: ☐ صح ☐ خطأ، واتِّباع العلماء والأمراء في (☐ مخالفة ☐ موافقا ☐ الجميع) شرع الله من اتِّخاذهم أربابًا.                                                                                                                                                                                                              |
| ٧٢- في حديث عَديِّ تَعَطِّقُهُ بدأ بتحريم الحلال؛ لأنَّه أعظم من تحليل الحرام، وكلاهمـ مُحرَّمٌ: ☐ صح ☐ خطأ، واتِّباع العلماء والأمراء في (☐ مخالفة ☐ موافقا ☐ الجميع) شرع الله من اتِّخاذهم أربابًا.                                                                                                                                                                                                              |
| مُحرَّمٌ:   صح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 🔲 الُجميع) شرع الله من اتِّخاذهم أربابًا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٧٣- كلُّ من كره ما أنزل الله فهو كفرٌ: 🔲 أكبر 🔻 أصغر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٧٤- اعتقاد جواز الحكم بغير ما أنزل الله كفرٌ: 🛘 أكبر 🗎 أصغر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧٥- اعتقاد أنَّ حكم غير الله مثل حكم الله أو أحسن منه كفرٌ: 🗌 أكبر 🔲 أصغر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٧٦- اعتقد أنَّ حكم الله أحسن الأحكام، لكن حمله الحقد للمحكوم عليه حتَّىٰ حكم بغير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ما أنزل الله، فهو: 🔲 كَافَرٌ 🔲 ظَالمٌ 🗀 فاستُّ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٧٧- ﴿وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ جنسٌ يشمل شياطين: 🗆 الإنس 🗀 الجنِّ 🗀 الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٧٨- يزعمون: 🗌 الإيمان وهم كاذبون 🗀 أفعالهم تُكذِّب أقوالهم 🗀 الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٧٩- المصيبة: 🗌 شرعيَّةٌ 🔲 دنيويَّةٌ 🔲 الجميع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٨٠- لا ينقاد لأمر الله ورسوله ﷺ ويصدُّ عنه: 🔲 مؤمنٌ 🗀 منافقٌ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٨١- أكبر الفساد في الأرض الفساد: 🗌 الحسِّيُّ 📗 المعنويُّ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٨٦- الإفساد بعد الإصلاح أعظم وأشدُّ من أن يمضي الإنسان في فساده قبل الإصلاح، وإنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| كان المطلوب هو الإصلاح بعد الفساد: 🗌 صّح 🗀 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٨٣- الجاهليَّة: □ ما قبل البعثة □ من الجهل الَّذي لا يُبنى على العلم □ الكلُّ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٨٤- الرِّشوة مُحرَّمةٌ وإن كان يتوصَّل بها إلىٰ حقِّ له مُنع منه أو ليدفع بها باطلًا عن نفسه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| □ صح □ خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

# ثامنًا: توحيد الأسماء والصِّفات (بابٌ واحدٌ) المَناء وَالصِّفَات (٤٠] بَابُ مَنْ جَحَدَ شَيْئًا مِنَ الأَسْمَاء وَالصِّفَات

#### الجحود هو الإنكار، والإنكار نوعان:

إنكار تأويلٍ: لا ينكرها ولكن يتأوَّلها إلىٰ معنَّىٰ يخالف:

ما ليس له مسوعٌ يَ فَاللَّهُ وَهُذَا يكفر:

كأن يقول بأنَّ اليد هي السَّموات، فهذا يكفر؛ لأنَّه لا مسوِّغ له في اللُّغة، ولا هو مقتضىٰ الحقيقة الشَّرعيَّة، فهو منكرٌ ومُكذِّتْ.

ما له مسوّغٌ في اللّغة؛ فهذا لا يكفر لكنّه على خطرٍ عظيم، ونرد عليه: كما لوقال في قوله: ﴿بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ المُراد باليد النّعمة، فلا يكفر؛ لأنّ اليد في اللّغة تُطلق بمعنى النّعمة، لكن يُردُّ عليه بـ:

إنكار تكذيب (كفر بلا شك): فمن أنكر اسمًا لله أو صفة من صفاته الثَّابتة في الكتاب والسُّنَّة فهو كافرٌ بالإجماع؛ لأنَّ تكذيب الله ورسوله كفرٌ مُخرِجٌ من الملَّة بالإجماع.

- ١. أنَّه مخالفٌ لظاهر النَّصِّ وإجماع السَّلف، وليس عليه دليلٌ.
- أنَّ اليد وُصفت بأوصافٍ لا يمكن أن توصف بها النِّعمة أو القوَّة؛ كالتَّثنية والجمع والقبض والبسط، ولا يكون هذا للنِّعمة ولا للقوَّة.
- ٣. أنَّ الله تعالىٰ امتنَّ علىٰ آدم بأن خلقه بيديه، ولو كانت اليد بمعنىٰ النِّعمة أو القوَّة ما كانت مزيَّةً لآدم علىٰ جميع المخلوقات.
- توحيد الأسماء والصِّفات: هو إفراد الله ﷺ بما سمَّىٰ ووصف به نفسه في كتابه أو علىٰ لسان رسوله ﷺ وذلك بإثبات ما أثبته لنفسه ونفي ما نفاه عن نفسه، من غير تحريفٍ ولا تعطيل ومن غير تكييفٍ ولا تمثيل.

#### لماذا قال (من غير تحريف) ولم يقل: (من غير تأويل)؟

- ١. لأنَّ هذا الَّذي جاء في القرآن، فلا نعدل عنه.
- ٢. لأنَّه أقرب للعدل، فهم أهل تحريفٍ وليسوا أهل تأويل.
- ٣. تنفير النَّاس منهم؛ لأنَّ أهل التَّحريف لو وصفتهم بالتَّأُويل فرحوا.
- ٤. التَّأُويل ليس كلُّه مذمومًا، فما دلَّ عليه دليلٌ فهو صحيحٌ مقبولٌ، وما لم يدلَّ عليه دليلٌ فهو فاسدٌ مردودٌ، أمَّا التَّحريف فكلُّه مذمومٌ.

## لماذا نفى التَّمثيل ولم ينف التَّشبيه؟

- ١. لأنَّ التمثيل هو الَّذي جاء به القرآن وهو منفيٌّ مطلقًا، بخلاف التَّشبيه.
- - ٣. النَّاس اختلفوا في مُسمَّىٰ التَّشبيه، فجعل بعضهم إثبات الصِّفات تشبيهًا.

## الاسم: مُشتقٌّ إمَّا من:

- ١. السُّمُو وهو الارتفاع، فالمُسمَّىٰ يرتفع باسمه ويتبيَّن ويظهر.
  - ٢. من السِّمة وهي العلامة، فهو علامةٌ على مُسمَّاه.

#### الفرق بين الاسم والصِّفة:

أنَّ الاسم ما تسمَّىٰ به الله والصِّفة ما اتَّصف به.

#### لماذا ندرس توحيد الأسماء والصِّفات؟

- ١. حتَّىٰ نحقِّق التَّوحيد، بل لا يكون مُوحِّدًا حتَّىٰ يفرد الله بأنواع التَّوحيد الثَّلاثة.
- لأنَّ فيه حياة القلوب، وأعظم شيء لحياتها وأشرف العلوم التَّعرُّف على الله.
- ٣. دخول الجنَّة؛ لقول ﷺ: «لله تِسْعَةٌ وتِسْعُونَ اسْمًا مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ».
  - ٤. لأنَّ هذا هو الأصل الَّذي كان عليه السَّلف.
  - ٥. حتَّىٰ لا نقع فيما وقعت فيه الفرق الضَّالَّة من التَّمثيل والتَّعطيل...
    - لندعوا الله بها، قال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسَّنَىٰ فَأَدَّعُوهُ بِهَا ﴾.

## التَّحريف: تغير ما يجب إثباته لله

معنويّ؛ مثل الَّذي يقول بأنَّ اليد هي النِّعمة.

الفظيّ: كتحريف لفظ الجلالة (الله) إلىٰ (الله) في قوله ﴿وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَكِلِمَا ﴾، فأنكروا صفة الكلام لله بزعمهم أنَّ الكلام من موسىٰ، والرَّدُّ عليهم بسؤالهم عن قوله تعالىٰ: ﴿وَكُلَّمَهُۥ رَبُّهُۥ ﴾، فلا ردَّ لهم وتنقطع حجَّتهم.

# التَّعطيل: إنكار ما يجب لله من الأسماء والصِّفات.

تعطيلٌ كلِّيِّ كالجهميَّة عطَّلوا الله تعالىٰ عطيلُ عن جميع الصِّفات.

تعطيلٌ جزئيٌ كالأشاعرة يثبتون بعض الصِّفات وينكرون البعض.

# التَّكييف: ويُسأل عنه بكيف ويكون:

باللسان تعبيرًا: بأن يصف الشَّيء بلسانه.

بالبنان تحريرًا: بأن يرسم الشَّيء ببنانه.

بالقلب تقديرًا: بأن يتصوَّر الشَّيء بقلبه.

#### دلالات الاسم:

التَّضمُّن: وهي دلالته

عليٰ جزء معناه.

المطابقة: وهي دلالته على جميع معناه المحيط به.

الاثتزام: وهي دلالته علىٰ أمرِ خارج لازم.

مثال ذلك: الخالق يدلُّ على ذات الله وحده بالمطابقة، وعلى صفة الخلق بدلالة التَّضمُّن، ويدلُّ على العلم والقدرة دلالة التزام؛ كما قال تعالىٰ: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنْنَزُلُ ٱلْأَمْنُ بَيْنَهُنَّ لِنَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا ﴾.

#### كيف ندرس علم الأسماء والصِّفات؟

- ١. العلم عبادةٌ، والابدُّ أن نسير على النَّهج الَّذي سار عليه ﷺ والصَّحابة تَعَيْظُهُ.
- أن يكون الغرض من الدِّراسة تعظيم الله؛ ولذا لمَّا سُئل الإمام مالـكُ يَحْلَللهُ عن الاستواء طأطأ رأسه وعلاه العرق (لأنَّه سُئل عن عظيم).
  - ٣. لا نسأل عن أشياء لم يسأل عنها الصَّحابة تَعَالَّعُهُ.
- ٤. ذكر الدَّليل أوَّلا ثمَّ الاعتقاد ثانيًا، والمخالفون لأهل السُّنَّة يعتقدون أشياء ثمَّ يبحثون لها عن أدلَّةٍ فلا يجدون لها، فيتخبَّطون ويقعون في البدع.
- ه. نطبِّق طريقة الشَّافعيِّ رَخِيَللهُ: (آمِنْ تَهْتَدِ)، فتؤمن بالله وما جاء عن الله على مراد الله، وتؤمن برسول الله على مراد رسول الله عَلَيْهِ.

#### بعض ما يتعلَّق بالأسماء والصِّفات:

- . أسماء الله ليست محصورة بعدد معين: والدَّليل قوله ﷺ: «أَوِ اسْتَأْثَرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ»، وأما قوله ﷺ «إِنَّ للهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا» فليس معناه أنَّه ليس له إلَّا هذه الأسماء؛ بل كقول القائل: عندي مئة فرس أعددتها للصَّدقة.
- ٢. أسماء الله أعلامٌ وأوصافٌ: وليست أعلامًا محضةً، فهي من حيث دلالتها على ذات الله أعلامٌ، ومن حيث دلالتها على الصّفة التي يتضمّنها هذا الاسم أوصافٌ، بخلاف أسمائنا؛ فقد يكون اسمه عليًا وهو من أوضع النّاس.
- ٣. أسماء الله مترادفة متباينة فهي مترادفة باعتبار دلالتها على ذات الله؛ لأنها تـدلُ على مُسمَّى واحدٍ، فالسَّميع والبصير والحكيم كلُّها تدلُّ على مُسمَّى واحدٍ هـو الله، لكنَّها متباينة باعتبار معانيها، فمعنى الحكيم غير معنى السَّميع.
- الاسم من اسماء الله يدلُّ على الذَّات وعلى المعنى: فيجب علينا أن نؤمن به اسمًا من الأسماء، ونؤمن بما تضمَّنه من الصِّفة، ونؤمن بما تدلُّ عليه هذه الصِّفة من الأثر والحكم إن كان الاسم متعدِّيًا؛ فمثلًا: السَّميع نؤمن بأنَّ من أسمائه تعالى السَّميع، وأنَّه دالُّ على صفة السَّمع، وأنَّ لهذا السَّمع حُكمًا وأثرًا وهو أنَّه يسمع به، أمَّا إن كان الاسم غير مُتَعدِّ كالعظيم والحيِّ والجليل؛ فنثبت الاسم والصِّفة، ولا حكم يتعدَّى إليه.

#### التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

- الصّفات أوسع من الأسماء: لأنّ كلّ اسم مُتضمِّنٌ لصفة، وليس كلُّ صفة تكون اسمًا، فيوصف الله بالكلام والإرادة، ولا يُسمَّىٰ بالمُتكلِّم والمُريد.
  - حَلُّ ما وصف الله به نفسه فهو على حقيقته، لكن يُنزَّه عن التَّمثيل والتَّكييف.

# الدَّليل الأوَّل: ﴿ وَهُمُ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنِنَ ﴾ الآية.

- كُفَّار قريش يكفرون بهذا الاسم لا بالمُسمَّى، فهم يُقرُّون به.
- وفيها دليلُ على أنَّ من أنكر اسمًا من أسمائه تعالى فإنَّه يكفر.

## الدَّليل الثَّاني:

وَفِي «صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ»؛ قَالَ عَلِيُّ: «حَدِّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ، أَتُرِيدُونَ أَنْ يُكَذَّبَ اللهُ وَرَسُولُهُ؟!».

يجب على الدَّاعي أن ينظر في عقول المَدعُوِّين ويُنزِّل كلَّ إنسانٍ منزلته، ويُحدِّث النَّاس بطريقٍ تبلغه عقولهم، وذلك بأن ننقلهم رُويدًا رُويدًا حتَّىٰ يتقبَّلوا الحديث ويطمئنُّوا إليه، ولا ندع ما لا تبلغه عقولهم.

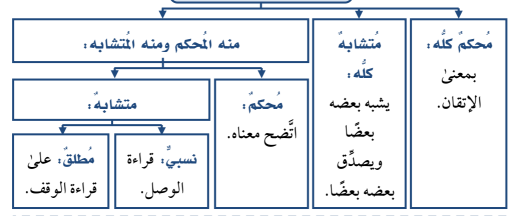
## الدَّليل الثَّالث.

وَرَوَىٰ عَبْدُ الرَّزَّاقِ، عَنْ مَعْمَرٍ، عَنِ ابْنِ طَاوُسٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ؛ أَنَّهُ رَأَىٰ رَجُلًا انْتَفَضَ لَـمَّا سَمِعَ حَدِيثًا عَنِ النَّبِيِّ عَيَّاتُهُ فِي الصِّفَاتِ؛ اسْتِنْكَارًا لِذَلِكَ، فَقَالَ: «مَا وَجُلًا انْتَفَضَ لَـمَّا سَمِعَ حَدِيثًا عَنِ النَّبِيِّ عَيَّاتُهُ فِي الصِّفَاتِ؛ اسْتِنْكَارًا لِذَلِكَ، فَقَالَ: «مَا وَجُلًا انْتَفَضَ لَـمَّا اللهِهِ» انْتَهَىٰ.

(مَا فَرَقُ): أي ما خوف هؤلاء من إثبات الصّفة الّتي تُليت عليهم وبلغتهم، لماذا
 لا يثبتونها لله كما أثبتها الله لنفسه وأثبتها له رسوله ﷺ?







- ١. يُطلق علىٰ القرآن أنَّه مُحكمٌ كلُه دون ذكر المتشابه: أي ليس فيه خللٌ، لا كذب في أخباره و لا جَور في أحكامه، قال تعالىٰ: ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدُلاً ﴾.
- كُوطلق على القرآن أنَّه مُتشابه كلُه دون ذكر المُحكم: أي يشبه بعضه بعضًا في جودته وكماله، ويصدِّق بعضه بعضًا ولا يتناقض، قال تعالىٰ: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْمُهَدِيثِ كِنَبًا مُّتَشَهِهًا ﴾.
- ٣. يُطلق علىٰ القرآن أنَّه منه المُحكم ومنه المُتشابه فيكون المُحكم هنا الَّذي اتَّضح معناه وتبيَّن، والمُتشابه الَّذي يخفىٰ معناه، وهو نوعان مُطلقٌ ونسبيُّ، وهذا ينبني علىٰ قراءة الوقف والوصل في قوله ﴿ وَمَا يَعْلَمُ مَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ ۗ
  - فالمُطلق: الّذي لا يعلمه إلّا الله مثيل كيفيّة الصّفات، وحقائق ما في الجنّة.
    - والنّسبيُّ: يعلمه الرّاسخون في العلم ويكون عند غيرهم مُتشابهًا.

وليس في القرآن شيءٌ مُتشابهٌ على جميع النَّاس من حيثُ المعنى، ولكنَّ الخطأ في الفهم، ولهذا قال ابن عبَّاسٍ عَيُّكُهُ: (أنا من الرَّاسخين في العلم الَّذين يعلمون تأويله)، ولم يقل هذا مدحًا لنفسه، ولكن ليعلم النَّاس أنَّه ليس في كتاب الله شيءٌ لا يُعرف معناه، إذ لا يمكن أن تكون هذه الأمَّة من رسول الله عَيَّكِهُ إلى آخرها لا تفهم معنى القرآن، وأنَّهم يقرؤون آيات الصِّفات ولا يفهمون معناها.

التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

# الدُّليل الرَّابع:

وَلَمَّا سَمِعَتْ قُرَيْشٌ رَسُولَ اللهِ عَيَّظِيَّةِ يَذْكُرُ الرَّحْمَنَ أَنْكَرُوا ذَلِكَ، فَأَنْزَلَ اللهُ فِيهِم: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَنَ ۚ ﴾.

#### المسائل:

- الْأُولَىٰ: عَدَمُ الْإِيمَانِ بِشَيْءٍ مِنَ الْأَسْمَاءِ وَالصِّفَاتِ (أي انتفاء الإيمان بهذا).
  - الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ الرَّعْدِ ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْدِنَّ ﴾.
- الثَّالِثَةُ: تَرَكُ التَّحْدِيثِ بِمَا لَا يَفْهَمُ السَّامِعُ ( ونحدِّثهم بطريقٍ تبلغه عقولهم).
- الرَّابِعَةُ: ذِكْرُ الْعِلَّةِ؛ أَنَّهُ يُفْضِي إِلَىٰ تَكْذِيبِ اللهِ وَرَسُولِهِ، وَلَوْ لَمْ يَتَعَمَّدِ الْمُنْكِرُ.
  - الْخَامِسَةُ: كَلَامُ إِبْنِ عَبَّاسِ لِمَنْ إِسْتَنْكَرَ شَيْبًا مِنْ ذَلِكَ، وَأَنَّهُ أَهْلَكَهُ.

# اختبار القسم الثَّامن (بابٌ واحدٌ)

| السُّوَّالِ الأول: ضع العلامة (🗵) في المكان المناسب أو أكمل الفراغ:        |                                       |
|----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| إنكار الأسماء والصِّفات ينقسم إلى: 	 قسمين 	 ثلاثة أقسام، والفرق بين الاسم | -1                                    |
| والصِّفة أنَّ الاسم ما تَسمَّىٰ الله به والصِّفة ما اتَّصف به: 🗆 صح 🗆 خطأ. |                                       |
| إنكار اسم أِو صفةٍ ممَّا ورد في الكتاب والسُّنَّة كفرٌ: 🔲 أكبر 🔻 أصغر.     | -٢                                    |
| الاسم مُشتَقُّ من: 🗌 السُّمُوِّ والارتفاع 📗 السِّمَة والعلامة 🔲 الجميع.    | -٣                                    |
| أسماء الله ﷺ: 🗌 أعلامٌ 🔲 أوصافٌ 🔲 أعلامٌ وأوصافٌ.                          | -٤                                    |
| أسماء العباد: 🗌 أعلامٌ 🔲 أوصافٌ 🔃 أعلامٌ وأوصافٌ.                          | -0                                    |
| دلالات الاسم: 🗆 المطابقة 🗆 التَّضمُّنِ 🗆 الالتزامِ 🗀 الجميع.               | -7                                    |
| أسماء الله ﷺ: 🗆 مُترادفة 🔻 🗅 مُتباينةٌ 🔻 مُترادفةٌ مُتباينةٌ.              | <b>-Y</b>                             |
| أسماء الله ﷺ ( $\square$ مَحصورةٌ $\square$ غير مَحصورةٍ) بعددٍ مُعيَّن.   | <b>-y</b>                             |
| الصِّفات أكثر من الأسماء؛ لأنَّ كلَّ اسم مُتضمِّنٌ لصفةٍ:   صح   خطأ.      | -4                                    |
| هناك صفاتٌ كِثيرةٌ تُطلق على الله وليست منٍ أسمائه: 🔲 صح 🔃 خطأ.            | <b>-\•</b>                            |
| القول بنفي التَّمثيل أحسن من القول بنفي التَّشبيه: 🔲 صح 🔲 خطأ.             | -11                                   |
| أسباب دراسة الأسماء والصِّفات: ١ ٢                                         | -15                                   |
|                                                                            |                                       |
| 65554                                                                      |                                       |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         | -14                                   |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         |                                       |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         | -16                                   |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         | -\£<br>-\0                            |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         | -16                                   |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         | -1£<br>-10<br>-17                     |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         | -16<br>-10<br>-17                     |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         | -1£<br>-10<br>-17                     |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         | -18<br>-10<br>-17<br>-1V<br>-1A       |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         | -16<br>-10<br>-17                     |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         | 31-<br>01-<br>71-<br>VI-<br>\lambda(- |
| طريقة الدِّراسة: ١                                                         | -15<br>-10<br>-17<br>-17<br>-14       |

# التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

| ليس في القرآن شيءٌ مُتَشابهٌ على جميع النَّاس من حيث المعنى ( الصح الخطأ)،                                                                                                                                                                                                                                       | -55         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| وأمَّا بالنِّسبة للحقائق فما أخبر الله به من أمر الغيب مُتَشابهٌ على ( ابعض                                                                                                                                                                                                                                      |             |
| 🗆 جميع) النَّاس.                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| لماذا قال ابن عبَّاسٍ سَمِّ اللَّهُ اللهُ اللهُ السخين في العلم الَّذين يعلمون تأويله)؟                                                                                                                                                                                                                          | -14         |
| من شرِّ أقوال أهل البدع أنَّ آيات الصِّفات لا يُفهم معناها؛ لأنَّ فيه تجهيـلٌ للنَّبـيِّ                                                                                                                                                                                                                         | -7٤         |
| والصَّحابة وتكذيبٌ للقرآن واستطالةٌ للفلاسفة:   صح   خطأ.                                                                                                                                                                                                                                                        | ,,          |
| من علامة أهل الباطل أنَّهم يقبلون المُحكَم وينكرون المُتَشابه: 🗆 صح 🗆 خطأ.                                                                                                                                                                                                                                       | -69         |
| من القواعد في الأسماء والصِّفات: ١                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>-17</b>  |
| ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
| السُّوَال الثَّاني: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| . a &                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | م           |
| . a &                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٩           |
| السُّوَّال الثَّاني: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  أ                                                                                                                                                                                                                                             | ۶<br>۱<br>۲ |
| السُّوَّال الثَّاني: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  أ  ب  التَّحريف هو نوعان تكذيبٌ وتأويلٌ.                                                                                                                                                                                                      | ·           |
| السُّوَّال الثَّاني: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  التَّحريف هو الإنكار وهو نوعان تكذيبٌ وتأويلٌ. التَّحريف ويكون باللِّسان تعبيرًا وبالبنان تحريرًا وبالقلب تقديرًا.                                                                                                                            | ۲           |
| السُّوَّال الثَّاني: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  ب التَّحريف هو الإنكار وهو نوعان تكذيبٌ وتأويلٌ. التَّاويل ويكون باللِّسان تعبيرًا وبالبنان تحريرًا وبالقلب تقديرًا. التعطيل يشبه بعضه بعضًا في جودته وكماله، ويصدِّق بعضه بعضًا.                                                             | ۲           |
| السُّوَّال الثَّاني: ضع من القائمة (أ) ما يناسبها من القائمة (ب):  ب التَّحريف هو الإنكار وهو نوعان تكذيبٌ وتأويلٌ. التأويل ويكون باللِّسان تعبيرًا وبالبنان تحريرًا وبالقلب تقديرًا. التعطيل يشبه بعضه بعضًا في جودته وكماله، ويصدِّق بعضه بعضًا. المُحكم تغيير ما يجب إثباته لله، وهو إمَّا لفظيُّ أو معنويٌّ. | ۲<br>۳<br>٤ |

# تاسعًا: المناهي اللَّفظيَّة والشِّركيَّة (٢٦ بابًا)

- هذا أطول قسم في الكتاب؛ لأنَّ من عادة المُؤلِّف الإجمال ثمَّ التَّفصيل.
- ذكر في هذا القسم المناهي اللَّفظيَّة والألفاظ الشِّركيَّة وبعضُ الشِّركيَّات، وركَّز علىٰ الشِّرك الأَّسمة الأَنَّه كثيرٌ.

# [13] بَابُ قول الله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَكَ ﴾ الآية (من الشّرك كفر النّعمة)

قَالَ مُجَاهِدٌ مَا مَعْنَاهُ: «هُوَ قَوْلُ الرَّجُلِ: هَذَا مَالِي وَرِثْتُهُ عَنْ آبَائِي»، وَقَالَ عَوْنُ بْنُ عَبْدِاللهِ: «يَقُولُونَ: لَوْ لَا فُلَانٌ لَمْ يَكُنْ كَذَا»، وَقَالَ ابْنُ قُتَيْبَةَ: «يَقُولُونَ: هَذَا بِشَفَاعَةِ آلِهَتِنَا».

- النّعمة ابتلاء، والدّليل ﴿ وَنَبْلُوكُم بِٱلشّرِّ وَٱلْخِيرِ فِتْنَةً ﴾.
- إضافة نعمة الخالق إلى غيره إخلالٌ بتوحيد: [١] الرُّبوبيَّه: لأنَّه أضافها إلى السَّبب على أنَّه فاعلُ. [٢] العبادة: لأنَّه ترك القيام بالشُّكر.
- «يَقُولُونَ: لَوْ لَا فُلَانٌ لَمْ يَكُنْ كَذَا»: إن أراد به الخبر وكان الخبر صدقًا مُطابقًا للواقع فلا بأس.

# النِّعمة ابتلاءً، فكيف نسلم منها؟

ži.

## قبل أن تأتي النّعمة:

لابدَّ أن تُطلَب من الله ويكون تعلُّق القلب به، فبعض النَّاس يفكِّر في أن يتعرَّف عليه الوزير أو الرَّئيس ويُنعِم عليه، فالجنَّة لا تُطلب إلَّا من الله وكذلك الرِّزق.

# بعد أن تأتي النِّعمة:

فلابدَّ أن تشكر المنعم المتفضِّل بالقلب واللِّسان والجوارح. شركٌ أكبر؛ أن يكون

سبيًا خفيًّا لا تأثير له

إطلاقًا.

## أقسام النَّاس في إضافة النِّعمة:

شركٌ أصغر: أن يضيفه إلىٰ سبب ظاهر، لكن لم يثبت كونه سببًا لا شرعًا و لا حسًّا. صحيح؛ بحيث يضيفه إلى سبب صحيح ثابت شرعًا أو حسًّا، فهذا جائزٌ بشرطين:

أن لا يتناسع شكر المُنعم.

أن لا يعتقد أنَّ السَّبب مُؤتِّرٌ بنفسه.

## الدَّليل الثَّاني:

وَقَالَ أَبُو الْعَبَّاسِ - بَعْدَ حَدِيثِ زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ الَّذِي فِيهِ؛ أَنَّ اللهَ تَعَالَىٰ قَالَ: «أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ...» الْحَدِيثَ؛ وَقَدْ تَقَدَّمَ -: «وَهَذَا كَثِيرٌ فِي الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ يَلُمُ مُنْ يُضِيفُ إِنْعَامَهُ إِلَىٰ غَيْرِهِ، وَيُشْرِكُ بِهِ».

قَالَ بَعْضُ السَّلَفِ: «هُوَ كَقَوْلِهِمْ: كَانَتِ الرِّيحُ طَيِّبَةً، وَالْمَلَّاحُ حَاذِقًا، وَنَحْوِ ذَلِكَ مِمَّا هُوَ جَادٍ عَلَىٰ أَلْسِنَةِ كَثِيرٍ».

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ مَعْرِفَةُ النِّعْمَةِ وَإِنْكَارِهَا (أي: يدركون بحواسِّهم أنَّها من الله وينكرونها بإضافتها إلىٰ غيره).

الثَّانِيَةُ: مَعْرِفَةُ أَنَّ هَذَا جَارٍ عَلَىٰ أَلْسِنَةٍ كَثِيرَةٍ (مثل فعلهم عند هبوط الطَّائرة).

الثَّالِثَةُ: تَسْمِيَةُ هَذَا الْكَلامِ إِنْكَارًا لِلنَّعْمَةِ (إنكارًا لتفضُّل الله بها وليس إنكارًا لوجودها؛ لأنَّهم يعرفونها ويُجسُّون بوجودها).

الرَّابِعَةُ: اِجْتِمَاعُ الضِّدَّيْنِ فِي الْقَلْبِ (المعرفة والإنكار).

# [٤٢] بَابُ قول الله تعالى: ﴿ فَكَلَا تَجْعَلُوا لِللهِ أَندَادًا وَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾ (تفسير النّدِ)

لا تجعلوا له أندادًا في العبادة وأنتم تعلمون أنَّه لا أنداد له في الرُّبوبيَّة، وهذه الآية فيها أوَّل أمرٍ ونداءٍ في القرآن بالتَّوحيد وأوَّل في القرآن نهي عن الشِّرك.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ فِي الآيَةِ: (الأَنْدَادُ؛ هُوَ الشِّرْكُ أَخْفَىٰ مِنْ دَبِيبِ النَّمْلِ عَلَىٰ صَفَاةٍ سَوْدَاءَ فِي ظُلْمَةِ اللَّيْلِ، وَهُوَ أَنْ تَقُولَ: وَاللهِ وَحَيَاتِكِ يَا فُلَانَةُ، وَحَيَاتِي، وَتَقُولَ: لَوْلَا كُلَيْبَةُ هَذَا لأَتَانَا اللَّصُوصُ، وَلَوْلَا الْبَطُّ فِي الدَّارِ لأَتَىٰ اللَّصُوصُ، وَقَوْلُ الرَّجُلِ كُلَيْبَةُ هَذَا لأَتَانَا اللَّصُوصُ، وَقَوْلُ الرَّجُلِ: لَوْلَا اللهُ وَفُلَانٌ، لَا تَجْعَلْ فِيهَا فُلَانًا، هَذَا لِصَاحِبِهِ: مَا شَاءَ اللهُ وَشِئْت، وَقَوْلُ الرَّجُلِ: لَوْلَا اللهُ وَفُلَانٌ، لَا تَجْعَلْ فِيهَا فُلَانًا، هَذَا كُلُّهُ بِهِ شِرْكٌ)، رَوَاهُ ابْنُ أَبِي حَاتِمٍ.

«أَخْفَىٰ مِنْ...»: وهذا أبلغ ما يكون في الخفاء، فإذا كان الشَّرك في قلوب بني آدم
 أخفىٰ من هذا؛ فنسأل الله أن يعيننا على التَّخلُّص منه.

## الدَّليل الثَّاني:

وَعَنْ عُمَرَ بْنِ الْـخَطَّابِ سَحِظَّتُهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ <u>فَقَدْ كَفَرَ أَوْ</u> أَوْ <u>أَوْ</u> أَوْ مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ <u>فَقَدْ كَفَرَ أَوْ</u> أَثْمَرَكَ». رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَحَسَّنَهُ، وَصَحَّحَهُ الْـحَاكِمُ.

#### الدُّليل الثَّالث:

وَقَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ: (لَأَنْ أَحْلِفَ بِاللهِ كَاذِبًا؛ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَحْلِفَ بِغَيْرِهِ صَادِقًا).

- «كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ»: أكبر إن اعتقد أنَّ المَحلوف به مساوٍ لله في التَّعظيم والعظمة،
   وإلَّا فهو شركٌ أصغر.
- ابن مسعودٍ تَعَالَّتُ لا يحبُّ هذا ولا هذا، لكنَّ سيِّئة الشِّرك أعظم من سيِّئة الكذب؛
   لأنَّ الشِّرك لا يُغفر.

# الدُّليل الرَّابع:

وَعَنْ حُذَيْفَةَ سَعِظْتُهُ عَنِ النَّبِيِّ عَيَظِيَّهُ قَالَ: « لَا تَقُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ وَشَاءَ فُلانٌ، وَلَكِنْ قُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ وَشَاءَ فُلانٌ، وَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بِسَنَدٍ صَحِيح.

#### الدُّليل الخامس:

وَجَاءَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ النَّخَعِيِّ أَنَّهُ يَكْرَهُ أَنْ يَقُولَ الرَّجُلُ: (أَعُوذُ بِاللهِ وَبِكَ)، وَيَجُوزُ أَنْ يَقُولَ الرَّجُلُ: (أَعُوذُ بِاللهِ وَبِكَ)، وَيَجُوزُ أَنْ يَقُولَ اللهُ ثُمَّ فُلَانٌ)، وَلا تَقُولُوا: (لَوْلا اللهُ ثُمَّ فُلَانٌ)، وَلا تَقُولُوا: (لَوْلا اللهُ ثُمَّ فُلَانٌ)، وَلا تَقُولُوا: (لَوْلا اللهُ وَفُلانٌ).

• «وَلَكِنْ قُولُوا»: الشَّرع إذا أغلق باب المُحرَّم فتح باب الجواز، حتَّىٰ يسهل ترك المُحرَّم، وحتَّىٰ نعلم سموَّ الشَّريعة.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْبَقَرَةِ فِي الْأَنْدَادِ.

الثّانِيةُ: أَنَّ الصَّحَابَةَ تَعَلَّ اللّهِ مِنْ الْآية النَّازِلَة فِي الشِّرْكِ الْأَكْبَرِ أَنَّهَا تَعُمُّ الْأَصْغَرَ (لأَنَّ النِّدَّ يشمل النَّظير المساوي على سبيل الإطلاق أو في بعض الأمور). الثّالِثَةُ: أَنَّ الْحَلِفَ بِغَيْرِ اللهِ شِرْكُ (كقولهم: بحياتك، بحياتي، بذمّتك، في ذمّتي، الثّالِثَةُ: أَنَّ الْحَلِفَ بِغَيْرِ اللهِ شِرْكُ (كقولهم: بحياتك، بحياتي، بذمّتك، في ذمّتي، بذمّتي، في وجهي، والنّبيّ، بشرفي، بالكعبة، بصلاتك، بصيامك، بعُمُرِك، بالعون، أو يقول في حلفه هو: يهوديّ أو نصرانيٌّ أو كافرٌ إن فعل كذا). الله صادقًا فَهُو أَكْنُ مِنَ الْبَمِنِ الْغَمُوسِ (وهم أن يحلف الله صادقًا فَهُو أَكْنُ مِنَ الْبَمِنِ الْغَمُوسِ (وهم أن يحلف

الرَّابِعَةُ: أَنَّهُ إِذَا حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ صَادِقًا فَهُوَ أَكْبَرُ مِنَ الْيَمِينِ الْغَمُوسِ (وهي أن يحلف بالله كاذبًا ليقتطع بها مال امرئ مسلم).

الْحَامِسَةُ: الْفَرَقُ بَيْنَ (الْوَاوِ) و(ثُمَّ) فِي اللَّفْظِ (لأنَّ الواو تقتضي المساواة فتكون شركًا، وثمَّ تقتضي التَّرتيب والتَّراخي فلا تكون شركًا، كقولهم: أنا بالله وبك، وأنا في حسب الله وحسبك، وما لي إلَّا الله وأنت، وأنا مُتوكِّلُ على الله وعليك، وهذا من الله ومنك، والله لي في السَّماء وأنت لي في الأرض، وأنا تائبٌ إلى الله وإليك).

# [٤٣] بَابُ مَا جَاءَ فِيمَنْ لَمْ يَقْنَعْ بِالْحَلِفِ بِاللَّهِ (من الكبائر)

الحالف أكَّد ما حلف عليه بالتَّعظيم باليمين وهو تعظيم المحلوف به؛ فيكون عدم الاقتناع بالحلف بالله فيه شيءٌ من نقص تعظيم الله، وهذا يُنافي كمال التَّوحيد.

# الدَّليل الأوَّل:

عَنِ ابْنِ عُمَرَ سَهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «لا تَحْلِفُ وا بِآبَائِكُمْ، مَنْ حَلَفَ بِاللهِ فَلْيَصْدُقْ، وَمَنْ حُلِفَ لَهُ بِاللهِ فَلْيَرْضَ، وَمَنْ لَمْ يَرْضَ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ»، رَوَاهُ ابْنُ مَاجَه بِسَنَدٍ حَسَنِ.

## أقسام الاقتناع بالحلف بالله:

## حسًا: المَحلوف له لا يخلو من أحوال خمسة:

- ١. أن يعلم كذبه؛ فلا يلزمه تصديقه.
- أن يترجَّح كذبه؛ فلا يلزم تصديقه.
- ٣. أن يتساوى الأمران؛ فهذا فيجب تصديقه.
  - ٤. أن يترجَّح صدقه؛ فيجب أن يصدِّق.
    - ٥. أن يعلم صدقه؛ فيجب أن يصدِّقه.

#### شرعًا؛

يجب الرِّضا بالحلف بالله فيما إذا توجَّهت اليمين على المُدَّعىٰ عليه فحلف، بمقتضىٰ الحكم الشَّرعيِّ.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: النَّهْيُ عَن الْحَلِفِ بِالْآبَاءِ (والنَّهي للتَّحريم).

الثَّانِيَةُ: الْأَمْرُ لِلْمَحْلُوفِ لَهُ بِاللهِ أَنْ يَرْضَىٰ.

الثَّالِثَةُ: وَعِيدُ مَنْ لَمْ يَرْضَ.

(الرَّابعة: أمر الحالف أن يَصدُق؛ لأنَّ الصِّدق واجبٌ في غير اليمين فكيف بها!).

# [ ٤٤] بَابُ قَوْل: (مَا شَاءَ اللّٰهُ وَشَئْتَ)

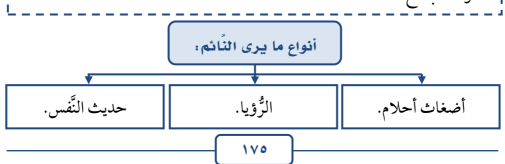
# الدَّليل الأوَّل:

عَنْ قُتَيْلَةَ: أَنَّ يَهُودِيًّا أَتَىٰ النَّبِيَّ عَيَّكَ فَقَالَ: إِنَّكُمْ تُشْرِكُونَ، تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللهُ وَشِئْت، وَتَقُولُونَ: وَالْكَعْبَةِ، فَأَمَرَهُمُ النَّبِيُّ عَيَّكَ إِذَا أَرَادُوا أَنْ يَحْلِفُوا أَنْ يَقُولُوا: وَرَبِّ الْكَعْبَةِ، وَتَقُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ شِئْتَ، رَوَاهُ النَّسَائِيُّ وَصَحَّحَهُ.

## الدُّليل الثَّاني:

وَلَهُ أَيْضًا عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ؛ أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ عَيَّكِيْهُ: مَا شَاءَ اللهُ وَشِئْتَ، فَقَالَ: «أَجَعَلْتَنِي للهِ نِدَّا؟! مَا شَاءَ اللهُ وَحْدَهُ».

- لماذا سُمِّي اليهود بهذ الاسم؟
- [١] لأنَّهم قالوا: (هدنا إليك) أي رجعنا، [١] لأنَّ جدَّهم اسمه يهوذا بن يعقوب.
  - الحديث الأوّل فيه فوائد منها:
  - ١. عدم إنكاره عَيْكِ على اليهوديِّ مع أنَّ قصده الذَّمُّ؛ لأنَّ ما قاله حتُّ.
  - ٢. مشروعيَّة الرُّجوع إلىٰ الحقِّ وإن كان الَّذي نبَّه عليه ليس من أهل الحقِّ.
    - ٣. ينبغي عند تغيير الشَّيء أن يُغيَّر إلىٰ شيءٍ قريبِ منه.
- كيف لم يُنبِّه على هذا العمل إلَّا هذا اليهوديُّ؟ الحكمة ابتلاء هؤلاء اليهود الَّذين انتقدوا المسلمين مع أنَّهم يشركون شركًا أكبر ولا يرون عيبهم.
- «مَا شَاءَ اللهُ وَحْدَهُ»: أرشده إلى ما يقطع عنه الشِّرك، لم يرشده إلى قول: (ما شاء الله ثمَّ شئت) حتَّىٰ يقطع عنه كلَّ ذريعةٍ للشِّرك وإن بَعُدَت حمايةً لحِمىٰ التَّوحيد والتَّأدُّب مع الله.



## الدَّليل الثَّالث،

وَلاِبْنِ مَاجَه، عَنِ الطُّفَيْلِ -أَخِي عَائِشَةَ لِأُمِّهَا- قَالَ: رَأَيْتُ كَأَنِّي أَتَيْتُ عَلَىٰ نَفَرِ مِنَ الْيَهُودِ، قُلْتُ: إِنَّكُمْ لَأَنْتُمُ الْقَوْمُ لَوْلَا أَنَّكُمْ تَقُولُونَ: عُزَيْرٌ ابْنُ اللهِ، قَالُوا: وَإِنَّكُمْ لَأَنْتُمُ الْقَوْمُ لَوْلَا أَنَّكُمْ تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ، ثُمَّ مَرَرْتُ بِنَفَرِ مِنَ النَّصَارَىٰ، الْقَوْمُ لَوْلَا أَنَّكُمْ تَقُولُونَ: الْمَسِيحُ ابْنُ اللهِ، قَالُوا: وَإِنَّكُمْ لَأَنْتُمُ الْقَوْمُ لَوْلَا أَنَّكُمْ تَقُولُونَ: الْمَسِيحُ ابْنُ اللهِ، قَالُوا: وَإِنَّكُمْ لَأَنْتُمُ الْقَوْمُ لَوْلَا أَنَّكُمْ تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ، فَلَمَّا أَصْبَحْتُ أَخْبَرْتُ بِهَا مَنْ الْقَوْمُ لَوْلَا أَنْكُمْ تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ، فَلَمَّا أَصْبَحْتُ أَخْبَرْتُ بِهَا مَنْ أَخْبَرْتُهُ، فَقَالَ: «هَلْ أَخْبَرْتَ بِهَا أَحَدًا؟»، قُلْتُ: نَعَمْ، أَخْبَرْتُهُ مُ قُلْتُ عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «أَمَّا بَعْدُ؛ فَإِنَّ طُفَيْلًا رَأَىٰ رُؤْيا أَخْبَر بِهَا مَنْ أَخْبَر مَا شَاءَ اللهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ، فَلَقَالُ رَأَىٰ رُؤْيا أَخْبَر بِهَا مَنْ أَخْبَر مَا شَاءَ اللهُ وَصُاءَ مُحَمَّدٌ، وَإِنَّكُمْ عَنْهَا، فَلَا تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللهُ وَحُدَا أَنْ أَنْهَاكُمْ عَنْهَا، فَلَا تَقُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ وَحُدَا أَنْ أَنْهَاكُمْ عَنْهَا، فَلَا تَقُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ وَحُدَهُ».

• «يَمْنَعُنِي كَذَا وَكَذَا»: يمنعه ﷺ الحياء ولكن ليس من إنكار الباطل، إنَّما يمنعه من النَّهي عنها حتَّىٰ حُرِّمت.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: مَعْرِفَةُ الْيَهُودِ بِالشِّرْكِ الْأَصْغَرِ.

الثَّانِيَةُ: فَهُمُ الْإِنْسَانِ إِذَا كَانَ لَهُ هَوَّى.

الثَّالِثَةُ: قَوْلُهُ عَلِيَّا ﴿ أَجَعَلْتَنِي لِلهِ نِدَّا؟! ﴾؛ فَكَيْفَ بِمَنْ قَالَ: مَالِي مَنْ أَلُوذُ بِهِ سِـوَاكَ...) والبيتين بعده؟ (وهذا غايةٌ في الكفر والغُلوِّ).

الرَّابِعَةُ: أَنَّ هَذَا لَيْسَ مِنَ الشِّرْكِ الْأَكْبَرِ؛ لِقَوْلِهِ: «يَمْنَعُنِي كَذَا وَكَذَا».

الْخُامِسَةُ: أَنَّ الرُّؤْيَا الصَّالِحَةَ مِنْ أَقْسَامِ الْوَحْيِ.

السَّادِسَةُ: أَنَّهَا قَدْ تَكُونُ سَبَبًا لِشَرْعِ بَعْضِ الْأَحْكَامِ (في زمن النُّبوَّة).

# [٥٤] بَابُ مَنْ سَبَّ الدَّهْرَ فَقَدْ آذَى اللَّهَ (نسبة الحوادث للدَّهر)

• «فَقَدْ آذَى الله ): لا يلزم من الأذيّة الضّرر؛ فالإنسان يتأذّى بسماع القبيح، ولكن لا يتضرّر بذلك، ولهذا أثبت الله الأذيّة في القرآن، ونفى أن يضرّه شيءٌ.

## أقسام سبِّ الدَّهر:

شرك أكبر؛ أن يسبَّ الدَّهر على أنَّه هو الدَّهر كأن يعتقد أنَّه هو الَّذي يُقلِّب الأمور إلى الخير والشَّرِّ.

مُحرَّمٌ: أن يسبَّ الدَّهر لا لاعتقاده أنَّه هو الفاعل، بل يعتقد أنَّ الله هو الفاعل، لكن يسبُّه لأنَّه محلُّ لهذا الأمر المكروه.

جائزٌ: أن يقصد الخبر المحض دون اللَّوم، كأن يقول: تعبنا من حرِّ هذا اليوم، ومنه قول: ﴿ هَالَا اليَّومُ عَصِيبٌ ﴾.

# الدَّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِى إِلَّا حَيَانُنَا الدُّنِيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُمْلِكُنَاۤ إِلَّا اَلدَّهُوَ ﴾ الآية. [٢] فِي الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ عَيْكَةٍ قَالَ: ﴿ قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: يُؤْذِينِي ابْنُ آدَمَ، وَا فِي الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ عَيْكَةٍ قَالَ: ﴿ قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: يُؤْذِينِي ابْنُ آدَمَ، يَسُبُّ اللَّهُ وَالنَّهَارَ ﴾، وَفِي رِوَايَةٍ: ﴿ لَا تَسُبُّوا اللَّهُمْرِ ؛ فَإِنَّ اللهَ هُو اللَّهُمُ اللهَ هُو اللَّهُمُ ﴾.

- ﴿ حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا ﴾: أي وما الحياة والوجود إلَّا هذا، فليس هناك آخرةٌ.
- ﴿ وَمَا يُمْلِكُنا لِللَّهُ اللَّهُ مُنَّ ﴾: ليس هلاكنا بأمر الله وقدره، بل بطول السِّنين لمن طالت مُدَّته، والأمراض والهموم والغموم لمن قَصُرت مُدَّته، فالمُهلِك لهم هو الدّهر.
- «يُؤْذِينِي ابْنُ آدَمَ»: أي يُلحق بي الأذنى، فالأذيّة لله ثابتةٌ، وجب علينا إثباتها لأنَّ الله أثبتها لنفسه، فلسنا أعلم من الله بالله، ولكنّها ليست كأذيّة المخلوق.
  - «يَسُبُّ الدَّهْرَ»: أي يشتمه ويُقبِّحُه ويلومه ويلعنه، والدَّهر هو الزَّمن والوقت.
    - «وَأَنَا الدَّهْرُ»: أي مُدَبِّر الدَّهر ومُصَرِّفه والآمر له، مثل الرِّيح وغيرها.

## هل الدُّهر من أسماء اللُّه؟

ليس من أسماء الله عَنَوْقِكُ الدُّهر، وذلك لأسباب:

- ١. سياق الآية يردُّه، ولو كان من أسمائه لكان اعتقاد الجاهليَّة صحيحًا.
  - ٢. سياق الحديث يردُّ هذا أيضًا.
  - ٣. من جعل الدُّهر هو (الله) فقد جعل المَخلوق هو الخالق.
- ٤. أسماء الله كلُّها حُسني بالغةُ في الحسن أكمله، ولها معنَّى، والدَّهر لا حُسن فيه.
  - أسماء الله كلُّها مُشتقَّةُ، والدَّهر اسمٌ جامدٌ.
  - ٦. جاء النَّهي عن سبِّ الدَّابَّة والرِّيح والحُمَّل.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: النَّهْيُ عَنْ سَبِّ الدَّهْرِ (كقولهم: يا خيبة الدَّهر، أو: زمان سوءٍ، أو: الزَّمن غَدَّارٌ).

الثَّانِيَةُ: تَسْمِيَتُهُ أَذَى اللهِ.

الثَّالِثَةُ: التَّأَمُّلُ فِي قَوْلِهِ: «فَإِنَّ اللهَ هُوَ الدَّهْرُ» (أي مُقَلِّب الدَّهر ومُصَرِّفه).

الرَّابِعَةُ: أَنَّهُ قَدْ يَكُونُ سَابًا، وَلَوْ لَمْ يَقْصِدْهُ بِقَلْبِهِ.

(الخَامِسَةُ: تفسير آية الجاثية ﴿ وَمَا يُمْلِكُنَّ إِلَّا ٱلدَّهَرُّ ﴾.)

# [٤٦] بَابُ التَّسَمِّي بِقَاضِي الْقُضَاةِ وَنَحْوِهِ (النَّهي عنه)

- أي وضع الشَّخص لنفسه هذا الاسم، أو رضاه به من غيره.
  - ما حكم التَّسمِّي بقاضي القضاة؟
    - كبيرةٌ إن قصد به مُجرَّد التَّسمية.
- شركٌ أكبر إذا اعتقد بأنَّه قاض علىٰ كلِّ قاضى حتَّىٰ علىٰ الله عَبْرَكُكْ.
- جائزٌ والأفضل ألّا يفعل إن قيَّدناه وحصرناه بطائفةٍ أو بلدٍ أو زمانٍ.

# الدَّليل الأوَّل:

في الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَعَاظِّتُهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ: «إِنَّ أَخْنَعَ اسْمِ عِنْدَ اللهِ: رَجُلُّ تَسَمَّىٰ مَلِكَ الأَمْلاكِ، لا مَالِكَ إِلَّا اللهُ ، قَالَ سُفْيَانُ: مِثْلُ شَاهَانْ شَاهُ، وَفِي رِوَايَةٍ: «أَخْيَظُ رَجُل عَلَىٰ اللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَخْبَثُهُ »، قَوْلُهُ: «أَخْنَعُ » يَعْنِى أَوْضَعُ.

- «أَخْنَعَ»: عُوقب بنقيض قصده، ومثله كلُّ ما دلَّ على الجبروت والسُّلطة والتَّعظيم.
  - ﴿أَغْيَظُ»: فيه إثبات الغيظ لله فهي صفةٌ تليق به، والظَّاهر أنَّها أشدُّ من الغضب.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: النَّهْيُ عَن التَّسَمِّي بِمَلِكِ الْأَمْلَاكِ.

الثَّانِيَةُ: أَنَّ مَا فِي مَعْنَاهُ مِثْلُهُ؛ كَمَا قَالَ سُفْيَانُ (كقاضي القضاة، وحاكم الحُكَّام، وسُلطان السَّلاطين).

الثَّالِثَةُ: التَّفَطُّنُ لِلتَّغْلِيظِ فِي هَذَا وَنَحْوِهِ، مَعَ الْقَطْعِ بِأَنَّ الْقَلْبَ لَمْ يَقْصِدْ مَعْنَاهُ. الرَّابِعَةُ: التَّفَطُّنُ أَنَّ هَذَا لِأَجْلِ اللهِ سُبْحَانَهُ.

# [٤٧] بَابُ احْتِرَامِ أَسْمَاءِ اللَّهِ تَعَالَى، وَتَغْييرِ الْإِسْمِ لأَجْلِ ذَلِكَ

## أقسام أسماء الله عَازَرُجُكُنُ:

مُختصَةً: ما لا يصحُّ إلَّا لله، فهذا لا يُسمَّىٰ به غيره، وإن سُمِّي به وجب تغييره، مثل: الله، الرَّحمن، رتُّ العالمين، وما أشبه ذلك.

غير مُختصة : ما يصحُّ أن يُسمَّىٰ به غير الله، مثل: الرَّحيم والسَّميع والبصير، فإن لوحظت الصِّفة مُنِع من التَّسمِّي به، وإن لم تُلاحَظ الصِّفة جاز التَّسمِّي به علىٰ أنَّه عَلَمٌ مَحضٌ.

## الدَّليل الأوَّل؛

عَنْ أَبِي شُرَيْحِ: أَنَّهُ كَانَ يُكْنَىٰ أَبَا الْحَكَمِ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ ﷺ: "إِنَّ الله هُ وَ الْحَكَمُ، وَإِلَيْهِ الْحُكْمُ»، فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي إِذَا اخْتَلَفُوا فِي شَيْءٍ أَتَوْنِي فَحَكَمْتُ بَيْنَهُمْ، فَرَضِي كَلَا الْفَرِيقَيْنِ، فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي إِذَا اخْتَلَفُوا فِي شَيْءٍ أَتَوْنِي فَحَكَمْتُ بَيْنَهُمْ، فَرَضِي كِلَا الْفَرِيقَيْنِ، فَقَالَ: «مَا أَحْسَنَ هَذَا، فَمَا لَكَ مِنَ الْوَلَدِ؟»، قُلْتُ: شُرَيْحٌ، وَمُسْلِمٌ، وَمُسْلِمٌ، وَعَبْدُ اللهِ، قَالَ: «فَأَنْتَ أَبُو شُرَيْحٍ»، رَوَاهُ أَبُو مُودَ وَغَيْرُهُ.

الكنية ما صُدِّر بـ (أب) أو (أمّ) أو (أخ) أو (عم) أو (خال)، وهذا الاسم الَّذي جُعل لهذا الرَّجل لُوحِظ فيه معنىٰ الصِّفة وهي الحكم، فصار بـ ذلك مُطابقًا لاسم الله، وليس لمُجرَّد العَلَميَّة المَحضة، بل للعَلَميَّة المُتضمِّنة للمعنىٰ، وجذا يكون مُشاركًا لله في ذلك، ولهذا كنَّاه ﷺ بما ينبغي أن يُكنَّىٰ به، ولم يأمره بإعادة العقيقة.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: اِحْتِرَامُ صِفَاتِ اللهِ وأَسْمَائِهِ، وَلَوْ كَلَامًا لَمْ يُقْصَدْ مَعْنَاهُ (ممَّا يختصُّ بالله أو ما يُقصد به مُلاحَظة الصِّفة).

الثَّانِيَةُ: تَغْيِيرُ الاسْمِ لِأَجْلِ ذَلِكَ (وكذلك إذا تضمَّن أمرًا لا ينبغي). الثَّالِثَةُ: إخْتِيَارُ أَكْبَرِ الْأَبْنَاءِ لِلْكُنْيَةِ (والتَّكنِّي مُباحٌ، ولا يكنى المشرك).

# [٤٨] بَابُ مَنْ هَزَلَ بِشَيْءٍ فِيهِ ذِكْرُ اللَّهِ أَوِ القُرْآنِ أَوِ الرَّسُولِ

من سخر واستهزأ بالله أو بآياته الكونيَّة أو الشَّرعيَّة أو برسله كفر كفرًا أكبر؛ لأنَّ مُنافاة الاستهزاء للإيمان مُنافاة عظيمة ، والكفر كفران:

كفر معارضة: وهو أعظم وأشدُّ، ككفر أبي لهبِ.

كفر إعراض: لا يدخل في دين الله، ولا يتعرَّض له بالإرصاد والمحاربة.

• والمستهزئ كافرٌ كفر معارضةٍ؛ فهو أعظم ممَّن يسجد لصنمٍ فقط، وهذه المسألة خطيرةٌ جدًا، فرُبَّ كلمةٍ أوقعت بصاحبها البلاء بل والهلاك وهو لا يشعر، فقد يتكلِّم الإنسان بالكلمة من سخط الله لا يلقي لها بالاً يهوي بها في النَّار.

فمن استهزأ بالصَّلاة -ولو نافلةً-، أو بالزَّكاة، أو الصَّوم، أو الحبِّ؛ فهو كافرٌ بإجماع المسلمين، كذلك من استهزأ بالآيات الكونيَّة بأن قال مثلًا: إنَّ وجود البرد في أيَّام الصَّيف سَفَهُ؛ فهذا كفرٌ الحرِّ في أيَّام الطَّيف سَفَهُ؛ فهذا كفرٌ مُخرِجٌ من الملَّة؛ لأنَّ الرَّبَّ تعالىٰ كلُّ أفعاله مبنيَّةٌ علىٰ الحكمة، وقد لا نستطيع بلوغها.

• العلماء اختلفوا فيمن سَبَّ الله أو رسوله أو كتابه هل تُقبل توبته على قولين:

## تُقبل بشروط،

١- أن نعلم صدق توبته. ٢- أن يُثني على الله. ٣- وأن يتبراً ممّا قال.

لكنْ سابُّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ تُقبل توبته ويجب على السُّلطان قتله لحقِّه عَلَيْهِ، فإذا قتل غسلناه وكفناه وصلينا عليه ودفناه مع المسلمين.

## لا تُقبَل، ويقتله السُّلطان؛

ولا يُصلَّىٰ عليه، ولا يُدعىٰ له بالرَّحمة، ويُدفَن في محلِّ بعيدِ عن قبور المسلمين، ولو قال إنَّه تاب؛ لأنَّ هذه ردَّةٌ أمرها عظيمٌ وكبيرٌ لا تنفع فيها التَّوبة.

## الدُّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقُوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَإِن سَاَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا صَّنَا خَوُضُ وَنَلْعَبُ ﴾ الآية [٢] عن ابنِ عُمَر، ومحمَّد بنِ كَعْب، وزيد بنِ أسلم، وقتادة - دَخَلَ حَدِيثُ بَعْضِهِم في بَعْضِ-؛ أَنَّهُ قَالَ رَجُلُ في غَزْوَةِ تَبوك: مَا رَأَيْنا مِثْلَ قُرَّائِنا هَوْلاءِ أرغَبَ بُطونًا، ولا أَكْذَبَ أَلَسُنَا، ولا أَجْبَنَ عندَ اللِّقاءِ - يَعني الرَّسُولَ ﷺ وأَصْحَابَهُ القُرَّاءَ -، فقالَ له عَوْفُ بنُ مالكِ: كَذَبْتَ؛ ولَكِنَّكَ مُنَافِقٌ، لأُخْبِرَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ، فَذَهبَ عَوْفُ إلىٰ مَعُوفُ بنُ مالكِ: كَذَبْتَ؛ ولَكِنَّكَ مُنَافِقٌ، لأُخْبِرَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَأَصْحَابَهُ القُرَّاءَ وَقُلْ اللهِ ﷺ وَقُدُ بنُ مَالكِ وَكَذَبَ مَعْفَى اللهِ عَلَيْهُ وَمُو يَقُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَمُو يَقُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَمُو يَقُولُ إِلَيْهِ مَعلِقًا بِنِسْعَةِ نَاقَةِ وَلَا اللهِ عَلَيْهُ ، وإِنَّ الحِجَارَة تَنْكُبُ رِجْلَيْه، وَهُو يَقُولُ: إِنَّما كُنَّا نَخُوضُ ونَلْعَبُ ونَتَحَدَّثُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ، وإِنَّ الحَجَارَة تَنْكُبُ رِجْلَيْه، وَهُو يَقُولُ: إِنَّما كُنَّا نَخُوضُ ونَلْعَبُ ونَتَحَدَّثُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ، وإِنَّ الحِجَارَة تَنْكُبُ رِجْلَيْه، وَهُو يَقُولُ: إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ ونَلْعَبُ و مَا يَذِيدُه وَلَا أَلِهُ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَمُو يَقُولُ اللهِ عَلَيْهِ، وإِنَّ الحِجَارَة تَنْكُبُ رِجْلَيْه، وَهُو يَقُولُ: إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ ونَلْعَبُ ، مَا يَذِيدُه وَلَا أَلِهُ وَءَايَنِهِ وَوَايَنِهِ وَمَا يَزِيدُهُ عَلَيْهِ.

- «قُرَّائِنا»: المُراد بهم النَّبِيُّ عَيَّاتُهُ وأصحابه، وكذب والله.
- «ولَكِنَّكَ مُنَافِقٌ»: بهذا يُعرف أنَّ من يسبُّ الصَّحابة كافرٌ؛ لأنَّ الطَّعن فيهم طعنٌ في الله وفي دين الله وفي رسول الله ﷺ.
  - «بِنِسْعَةِ»: الحزام الَّذي يُربط به الرَّحل.
    - «تَنْکُبُ رِجْلَيْهِ»: تضرب رجليه.
      - من فوائد الحديث:
  - ١- بيان علم الله بما سيكون، فالله عالمٌ ما كان وما سيكون.
    - ٢- النَّبيُّ عَلَيْكَةٍ يحكم بما أنزل الله إليه.
    - ٣- الاستهزاء بالله وآياته ورسوله من أعظم الكفر.
      - ٤- أنَّ المستهزئء بالله يكفر.
      - ٥- استعمال الغلظة في مَحلِّها.
      - ٦- قبول توبة المُستهزئء بشروطها.

#### تنبيهاتٌ:

- الَّذي يحضر السَّبَّ مثل الَّذي يسُبُّ، إلَّا إذا أنكر أو انصرف، قال تعالىٰ: ﴿ وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِئْكِ أَنْ إِذَا سَمِعْنُمْ ءَاينتِ ٱللَّهِ يُكُفَّرُ بِهَا وَيُسْنَهُ زَأُ بِهَا فَلاَ نَقَعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ ﴾.
  - ٢. إيَّاك وذكر القرآن أو الحديث ليضحك النَّاس، وكن خائفًا عند ذكرهما.
    - ٣. إذا كان الكلام مُحتملًا للسَّبِّ ننبِّه قائله فإن تاب وإلَّا فهو مُستهزئُ.
- ٤. الحذر من العجب والغرور؛ لأنَّ الحسنة قد تدخل الجنَّة والسَّيِّئة قد تدخل النَّار،
   فهذا الرَّجل خرج مع النَّبِيِّ ﷺ إلىٰ تبوك ثمَّ حصل منه ما حصل.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: - وَهِيَ الْعَظِيمَةُ - أَنَّ مَنْ هَزَلَ بِهِذَا فَهُوَ كَافِرٌ (أي بالله وآياته ورسوله). الثَّانِيَةُ: أَنَّ هَذَا تَفْسِيرُ الْآيَةِ فِيمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ كَائِنًا مَنْ كَانَ (مُنافقًا أو غير مُنافق). الثَّالِثَةُ: الْفَرَقُ بَيْنَ النَّمِيمَةِ وَالنَّصِيحَةِ للهِ وَرَسُولِهِ (ويُقصد بها احترام شعائر الله). الرَّابِعَةُ: الْفَرَقُ بَيْنَ الْعَفْوِ الَّذِي يُحِبُّهُ اللهُ (الَّذي فيه إصلاحٌ)، وَبَيْنَ الْغِلْظَةِ عَلَىٰ أَعْدَاءِ اللهِ (لكنَّ استعمال اللِّين أحيانًا للدَّعوة والتَّاليف قد يكون مُستَحسنًا). الخَامِسَةُ: أَنَّ مِنَ الإعْتِذَارِ مَا لَا يَنْبَغِي أَنْ يُقْبَلَ (إن علم أنَّ الاعتذار باطلٌ).

# [٤٩] بَابُ مَا جَاءَ فِي قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَإِنَّ أَذَقَٰنَهُ لَا عَالَى: ﴿ وَلَإِنَّ أَذَقَٰنَهُ لَرَقُولَنَّ هَذَا لِي ﴾ الآية لَرَقُولَنَّ هَذَا لِي ﴾ الآية

قالَ مُجاهِدُ: «هٰذا بِعَمَلي، وأَنا مَحْقوقٌ بهِ»، وقالَ ابنُ عبَّاسِ: «يريدُ من عِنْدي».

أنَّ الإنسان إذا أضاف النِّعمة إلى عمله وكسبه ففيه نوعٌ من الإشراك في الرُّبوبيَّة، وإذا أضافها إلى الله لكنَّه رُعم أنَّه مُستَحِقُّ لذلك وأنَّ ما أعطاه الله ليس محض تَفضُّلٍ لكن لأنَّه أهلُ؛ ففيه نوعٌ من التَّعلِّي والتَّرفُّع في جانب العُبوديَّة.

## الدُّليل الثَّاني والثَّالث:

[7] وَقَوْلِلُهِ: ﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ عَلَى عِلْمِ عِندِيَّ ﴾ ، قَالَ قَتَادَةُ: ﴿ عَلَىٰ عِلْمِ مِنِّي بِوجُوهِ الْمَكَاسِبِ » ، وَقَالَ آخَرونَ: ﴿ عَلَىٰ عِلْمٍ مِنَ اللهِ أَنِّي لَهُ أَهْلُ » ، وَهَلَا مَعْنَىٰ قَوْلِ مُجَاهِدِ: ﴿ أُوتِيتُهُ عَلَىٰ شَرَفٍ » .

[7] وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ نَعَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ يَقُولُ: "إِنَّ ثَلاثَةً مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ: أَبْرَصَ وَأَقْرَعَ وَأَعْمَىٰ، فَأَرَادَ اللهُ أَنْ يَبْتَلِيَهُمْ، فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ مَلَكًا، فَأَتَىٰ الأَبْرَصَ، فَقَالَ: فَأَيْ صَنْ، وَجِلْدٌ حَسَنٌ، وَيِذْهِبُ عَنِي الَّذِي قَدْ قَدِرَنِي فَأَيُّ شَيءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: لَوْنٌ حَسَنٌ، وَجِلْدٌ حَسَنٌ، وَيَذْهِبُ عَنِي الَّذِي قَدْ قَدِرَنِي النَّاسُ بِهِ، قَالَ: فَمَسَحَهُ، فَذَهَبَ عَنْهُ قَذَرُهُ؛ فَأُعطي لَوْنًا حَسَنًا، وَجِلْدً حَسَنًا، قَالَ: فَأَيْ اللهُ لِكَ؟ قَالَ: الإِبِلَ أَوِ البَقر - شَكَّ إِسْحَاقُ - فَأَعْظِي نَاقَةً عُشَرَاءَ، فَقَالَ: نَارَكَ اللهُ لَكَ فِيهَا.

قَالَ: فَأَتَىٰ الأَقْرَعَ، فَقَالَ: أَيُّ شيءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: شَعَرٌ حَسَنٌ، وَيَذْهَبُ عَنِّي الَّذي قَدْ قَذِرنِي النَّاسُ بِهِ، فَمَسَحهُ، فَذَهبَ عنْهُ، وَأُعطِيَ شَعْلَرًا حَسَنًا، قَالَ: فَأَيُّ الْسَمَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: بَارَكَ اللهُ لَكَ فِيهَا.

فَأَتَىٰ الْأَعْمَىٰ، فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قالَ: أن يَرُدَّ اللهُ إِلَيْكَ بَصَرِي؛ فَأُبْصِرَ بِيهِ النَّاسَ، فَمَسَحَهُ، فَرَدَّ اللهُ إِلَيْهِ بَصَرَهُ، قَالَ: فَأَيُّ الْـمَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ، قالَ: الغَنَم، فأُعطِيَ النَّاسَ، فَمَسَحَهُ، فَرَدَّ اللهُ إِلَيْهِ بَصَرَهُ، قَالَ: فَكَانَ لِهَذَا وَادٍ مِنَ الإِبِلِ، وَلِهَذَا وَادٍ مِنَ البَقَرِ، وَلِهَذَا شَاةً وَالِدًا. فَأَنْتَجَ هَذَانِ وَوَلَّد هَذَا، فَكَانَ لِهَذَا وَادٍ مِنَ الإِبِلِ، وَلِهَذَا

وَادٍ مِنَ الغَنَم.

قَالَ: ثُمَّ إِنَّه أَتَى الأَبْرَصَ فِي صُورَتِهِ وَهَيْتَتِهِ، فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ، وَابْنُ سَبيلٍ، قَدِ انقَطَعتْ بِيَ الْحِبَالُ فِي سَفَرِي، هَذَا؛ فَلَا بِلَاغَ لِيَ اليَوْمَ إِلَّا بِاللهِ ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ بِاللّهِ مُقَالَ: انقَطَعتْ بِيَ الْحِبَالُ فِي سَفَرِي، فَقَالَ: أَعْطَاكَ اللّهُ مِثْلَ مَا كُنْتَ كَاذِبًا؛ فَصَيْرَكَ اللّهُ إِلَىٰ مَا كُنْتَ كَاذِبًا؛ فَصَيْرَكَ اللهُ إِلَىٰ مَا كُنْتَ. قَالَ: وَأَتَى الأَقْرَعَ فِي صُورَتِهِ وَهَيْتَتِهِ، فَقَالَ لَهُ مِثْلَ مَا كُنْتَ. قَالَ: وَأَتَى اللّهُ إِلَىٰ مَا كُنْتَ. قَالَ لَهُ مِثْلَ مَا كُنْتَ. قَالَ: وَأَتَى اللّهُ إِلَىٰ مَا كُنْتَ. قَالَ: وَأَتَى اللّهُ إِلَىٰ مَا كُنْتَ. قَالَ: وَأَتَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللللّهُ اللللهُ اللللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللللهُ الللهُ الللهُ الللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ

فَقَالَ: أَمْسِكْ مَالَكَ، فَإِنَّمَا ابْتُلِيْتُمُ فَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنْكَ، وَسَخِطَ عَلَىٰ صَاحِبَيْكَ»، أَخْرَجَاهُ.

- في هذا الحديث من العِبَر شيءٌ كثيرٌ جدًّا، منها:
- ١. القصص تأتي في الكتاب والسُّنَّة لأجل الاعتبار والاتِّعاظ.
- ٢. بيان قدرة الله بإبراء الأبرص والأقرع والأعمىٰ بمُجرَّد مسح المَلَك لهم.
- ٣. أنَّ الملائكة يتشكُّلون حتَّىٰ يكونوا علىٰ صورة البشر، لكن بأمر الله لهم.
  - ٤. أنَّ الملائكة أجسامٌ وليسوا أرواحًا أو معاني أو قوَّىٰ فقط.
    - ٥. حرص الرُّواة علىٰ نقل الحديث بلفظه.
- أنَّ الإنسان لا يلزمه الرِّضا بالمَقضيِّ، ويجب عليه الرِّضا بالقضاء الَّذي هو فعل الله، ففرقٌ بين فعل الله والمَقضيِّ، والمَقضيُّ ينقسم إلى مصائب لا يلزم الرِّضا بها، وإلى أحكام شرعيَّةٍ يجب الرِّضا بها.
  - ٧. جواز الدُّعاء المُعلَّق.

- ٨. جواز التَّنزُّل مع الخصم فيما لا يُقرُّ به المُتنزِّل لأجل إفحام الخصم.
  - ٩. أنَّ بركة الله لا نهاية لها، ولهذا كان لهذا وادٍ من الإبل.
    - ١٠. بيان أنَّ شكر كلِّ نعمةٍ بحسبها.
  - ١١. جواز أن يتمثَّل الإنسان بحالِ ليس هو عليها في الحقيقة.
    - ١٢. أنَّ الابتلاء قد يكون عامًّا وظاهرًا، وقصَّتهم مَشهورةٌ.
- ١٣. فضيلة الورع والزُّهد، وأنَّه قد يجرُّ صاحبه إلىٰ ما تُحمَد عُقباه، كالأعمىٰ.
  - ١٤. ثُبوت الإرث في الأمم السَّابقة.
- ١٥. أنَّ من صفات الله الرِّضا والسَّخط والإرادة، فنثبتها لله على الوجه اللَّائق به.
- ١٦. أنَّ الصُّحبة تُطلق على المُشاكلة في شيءٍ من الأشياء ولا يلزم منها المُقارنة.
  - ١٧. اختبار الله للنَّاس بما أنعم عليهم به.
  - ١٨. أنَّ التَّذكير قد يكون بالأقوال أو الأفعال أو الهيئات.

#### المسائل:

الأُولَىٰ: تَفْسِيرُ الْآيَةِ (﴿ وَلَهِنَّ أَذَقَّنَاهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّنَّهُ ﴾).

الثَّانِيَةُ: مَا مَعْنَىٰ: ﴿ لَيَقُولَنَّ هَاذَا لِي ﴾؟ (أي إنِّي حقيقٌ به وجديرٌ به)

الثَّالِثَةُ: مَا مَعْنَىٰ قَوْلِهِ: ﴿إِنَّمَا أُوبِيتُهُ, عَلَى عِلْمِ عِندِيٌّ ﴾.

الرَّابِعَةُ: مَا فِي هَذِهِ الْقِصَّةِ الْعَجِيبَةِ مِنَ الْعِبَرِ الْعَظِيمَةِ (ومن ذلك الفرق بين الأبرص والأقرع والأقرع والأعمى؛ فإنَّ الأبرص والأقرع جَحَدَا نعمة الله بعد وجود النِّعمة ، وقبل النعِّمة لم يكن التَّعلُّق بالله ، أمَّا الأعمىٰ فاعترف بنعمة الله بعد وجود النِّعمة وتعلَّق بالله قبلها، قال ابن القيم: وليحذر كلَّ الحذر من طغيان (أنا، ولي، وعندي)، فإنَّ هذه الألفاظ ابتُلي بها إبليس، وفرعون، وقارون، ف ﴿أَنَا عَيْرُ مِنَهُ لِإبليس، و ﴿لِي مُلكُ مِصْرَ ﴾ لفرعون، و ﴿إِنَّمَا أُوبِيَتُهُ مَلَى عِلْمِ عِندِي ۖ ﴾ لقارون، وأحسن ما وضعت (أنا) في قول العبد المذنب المخطئ المستغفر المعترف ونحوه، و(لي) في قوله: لي الذّنب، ولي الجرم، ولي المسكنة، ولي الفقر والذُّلُّ، و(عندي) في قوله: «اغْفِرْ لِي جِدِي

# [٥٠] بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكًا ءَ فِيمَا ءَاتَنْهُمَا ﴾ الآية

## نوع الشِّرك المقصود في الآية:

شرك أكبر: يعتقد أنَّ الَّذِي أَتَىٰ بهذا الولد هو الولئي الفلانيُّ ونحوه؛ لأنَّهما أضافا الخلق إلىٰ غير الله.

شرك أصغر: يضيف سلامة المولود ووقايته إلى الأطبّاء ونحوهم؛ لأنّه أضاف النّعمة إلى السّبب ونسي المسبّب.

شرك أصغر: في العبودية بأن يقدِّم محبَّته على محبَّة الله ويلهيه عن طاعته، فكيف نجعل هذا الولد ندًّا لله في المحبَّة.

## الدَّليل الثَّاني:

قَالَ ابْنُ حَزْمٍ: «اتَّفَقُوا عَلَىٰ تَحْرِيمٍ كُلِّ اسْمٍ مُعَبَّدٍ لِغَيْرِ اللهِ؛ كَعَبْدِ عَمْرٍو، وَعَبْدِ الْكَعْبِةِ، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ؛ حَاشَا عَبْدَ الْـمُطَّلِب».

- لا يجوز التَّعبيد لغير الله، ومن استدلَّ بقوله ﷺ: ﴿أَنَا ابْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبُ » نرد عليه:
  - ١. هذا من الأحاديث المُتشابهة، وعندنا نصوصٌ بيِّنةٌ مُحكمةٌ تردُّ هذا.
    - ٢. هذا الحديث من باب الإخبار، وليس من باب الإنشاء والإقرار.
  - ٣. النَّبيُّ ﷺ لم يُسمِّ به أحدًا، لم يأذن لأحدٍ من صحابته بذلك أو يقرَّ به.
  - ٤. هذا الاسم عُرف به النَّبيُّ ﷺ، ولو قال: (ابن عبد الله) ما عرفه النَّاس.
  - ٥. الرَّسول ﷺ يتكلُّم عن شيءٍ وقع وانتهى ومضى، وقد مات عبدالمطّلب.
- ٦. عبد المُطلّب ليس اسمًا، بل هو لقبٌ، وإنّما اسمه شيبة الحمد، وأبوه هاشمٌ، أرسله صغيرًا إلى المدينة عند أخواله بني النّجّار ليتعلّم ويترعرع، فلمّا قدم عمّه المُطلّب المدينة أخذ معه شيبة الحمد، فلمّا وصل به مكّة تغيّر لونه من طول السّفر، فقال النّاس: من هذا العبد؟ فقالوا: عبد المُطلّب (وعبوديّة الرّق لا إشكال فيها)، فألصق به اللّقب، وجذا يزول الإشكال.

## الدَّليل الثَّالث:

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ فِي الآيةِ قَالَ: «لَمَّا تَغَشَّاهَا آدَمُ حَمَلَتْ، فَأَتَاهُمَا إِبْلِيسُ، فَقَالَ: إِنِّي صَاحِبُكُمَا الَّذِي أَخْرَجْتُكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ؛ لَتُطِيعُنِّي أَوْ لَأَجْعَلَنَّ لَهُ قَرْنَيْ أَيِّل، فَيَخْرُجَ مِنْ صَاحِبُكُمَا الَّذِي أَخْرَجْتُكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ؛ لَتُطِيعُنِي أَوْ لَأَجْعَلَنَّ لَهُ قَرْنَيْ أَيِّل، فَيَخْرُجَ مِنْ بَطْنِكِ فَيَشُقَهُ، وَلَأَفْعَلَنَّ وَلَأَفْعَلَنَّ؛ يُخَوِّفُهُمَا، سَمِّيَاهُ عَبْدَ الْحَارِثِ، فَأَبِيًا أَنْ يُطِيعَاهُ، فَخَرَجَ مَيِّتًا، ثُمَّ فَخَرَجَ مَيِّتًا، ثُمَّ مَمَلَتْ فَأَتَاهُمَا فَقَالَ مِثْلَ قَوْلِهِ؛ فَأَبِيَا أَنْ يُطِيعَاهُ، فَخَرَجَ مَيِّتًا، ثُمَّ حَمَلَتْ فَأَتَاهُمَا فَقَالَ مِثْلَ قَوْلِهِ؛ فَأَبِيَا أَنْ يُطِيعَاهُ، فَخَرَجَ مَيِّتًا، ثُمَّ حَمَلَتْ فَأَتَاهُمَا فَذَكَرَ لَهُمَا، فَقَالَ مِثْلَ قَوْلِهِ، فَسَمَّيَاهُ عَبْدَ الْحَارِثِ، فَذَلِكَ قَوْلُهُ حَمَلَتْ فَأَتَاهُمَا فَذَكَرَ لَهُمَا، فَأَدْرَكُهُمَا حُبُّ الْوَلَدِ، فَسَمَّيَاهُ عَبْدَ الْحَارِثِ، فَذَلِكَ قَوْلُهُ عَمَلَكُ فَوْلُكُ مَا عَالَهُمَا عَلَى مَا عَاتَهُمَا عَبْدَ الْحَارِثِ، فَذَلِكَ قَوْلُهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى الْمُمَا فَذَكَرَ لَهُمَا، فَأَدْرَكُهُمَا حُبُّ الْوَلَدِ، فَسَمَّيَاهُ عَبْدَ الْحَارِثِ، فَذَلِكَ قَوْلُهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلْكَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى عَلَيْهُمَا عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْفَالِكَ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَالَ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَالَ عَلَى الْعَلَيْدَ الْعَلَى الْعُمَاءُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُمَاءُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْ

وَلَهُ بِسَنَدٍ صَحِيحٍ عَنْ قَتَادَةً قَالَ: «شُرَكَاءَ فِي طَاعَتِهِ، وَلَمْ يَكُنَّ فِي عِبَادَتِهِ».

وَلَهُ بَسَنَدٍ صَحِيحٍ عَنْ مُجَاهِدٍ فِي قَوْلِهِ: ﴿ لَهِنَ ءَاتَيْتَنَا صَلِحًا ﴾ قَالَ: «أَشْفَقَا أَنْ لَا يَكُونَ إِنْسَانًا»، وَذَكَرَ مَعْنَاهُ عَنِ الْحَسَنِ، وَسَعِيدٍ، وَغَيْرِهِمَا.

- «قَوْنَى أَيِّل»: هو ذكر الأوعال.
- «عَبْدَ الْحَارِثِ»: اختار هذا الاسم؛ لأنَّه اسمه، فأراد أن يُعبِّداه لنفسه.
  - هذه القصَّة باطلةٌ من وجوه:
- ١. ليس في ذلك خبرٌ صحيحٌ عنه ﷺ، قال ابن حزم: (إنَّها مكذوبةٌ موضوعةٌ).
  - ٢. يمتنع غاية الامتناع أن يذكر الله الخطيئة ولا يذكّر توبتهما.
    - ٣. الأنبياء معصومون من الشِّرك باتِّفاق العلماء.
- ٤. أنَّ النَّاس يأتون آدم يوم القيامة فيعتذر بأكله من الشَّجرة وهو معصيةٌ، ولو وقع الشرِّك؛ لكان اعتذاره به أقوى وأولى وأحرى.
  - ٥. قال لهما الشَّيطان: «إِنِّي صَاحِبُكُمَا»، وهذا لا يقوله من يريد الإغواء.
  - ٦. لا يمكن أن يصدِّقا أنَّ الشَّيطان يجعل له قرني أيِّل، فهذا شركٌ في الرُّبوبيَّة.
    - ٧. في الآية (يُشركون) بضمير الجمع، ولو كان آدم و حوًّا و لقال يُشركان.
- ٨. وعلىٰ هذا يكون تفسير الآية عائدًا إلىٰ بني آدم الَّذين أشركوا شركًا حقيقيًا،
   فإنَّ منهم مُشركًا ومنهم مُوحِّدًا.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَحْرِيمُ كُلِّ إِسْم مُعَبَّدٍ لِغَيْرِ اللهِ (حتَّىٰ عبد المُطَّلب).

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ الْآيَةِ (﴿ فَلَّمَّآ ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلًا لَهُ شُرَكَّآءَ فِيمَآ ءَاتَنْهُمَا ﴾).

الثَّالِثَةُ: أَنَّ هَذَا الشِّرْكَ فِي مُجَرَّدِ تَسْمِيَةٍ لَمْ تُقْصَدْ حَقِيقَتُهَا (والصَّواب أنَّ هذا الشِّرك حقيقةُ، وأنَّه شركٌ من إشراك بني آدم لا من آدم وحوَّاء).

الرَّابِعَةُ: أَنَّ هِبَةَ اللهِ لِلرَّجُلِ الْبِنْتُ السَّوِيَّةَ مِنْ النَّعَمِ (لأنَّ بعض النَّاس يرون أنَّ هبة البنت من النِّقم، وإلَّا فهبة الذَّكر السَّويِّ من باب النِّعم أيضًا).

الْخَامِسَةُ: ذِكْرُ السَّلَفِ الْفَرْقَ بَيْنَ الشِّرْكِ فِي الطَّاعَةِ وَالشِّرْكِ فِي الْعِبَادَةِ (فإنَّ آدم وحوَّاء أطاعا الشَّيطان ولم يعبداه عبادةً، وهذا مبنيٌ على صحَّة القصَّة).

#### الشّيخ هيثم بن محمّد سرحان

# [٥١] بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِمَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْجِدُونَ فِي ٱلسَّمَيَةِ ﴾ الآية

ذَكَرَ ابنُ أَبِي حَاتِمٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ﴿ يُلْحِدُونَ فِي ٓ أَسْمَنَهِهِ ۚ ﴾: «يُشْرِكُونَ»، وَعَنْهُ: «سَمَّوُا اللَّاتَ مِنَ الإِلَهِ، وَالْعُزَّىٰ مِنَ الْعَزِيزِ»، وَعَنِ الأَعْمَشِ: «يُدْخِلُونَ فِيهَا مَا لَيْسَ مِنْهَا».

- في هذا الباب ردُّ على من قال: كتاب التَّوحيد لا يحتوي إلَّا على توحيد الألوهيَّة.
- ﴿ وَيِللَّهِ ﴾: طريق التَّوحيد هنا تقديم الخبر لأنَّ تقديم ما حقُّه التَّأخير يفيد الحصر.
  - ﴿ ٱلْحُسُنَىٰ ﴾: أي: البالغة في الحُسن أكمله من كلِّ وجه، وليس فيها نقصٌ.
    - ﴿ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾: دعاء الله عَبَرَتَكِكُ بأسمائه له معنيان:

دعاء عبادة: بأن تتعبّد لله بما تقتضيه تلك الأسماء، فمثلًا البصير يقتضي أن تتعبّد لله بمُقتضى ذلك البصر بحيث لا يرى منك فعلًا يكرهه منك.

دعاء مسألة؛ بأن تُقدِّمها بين يدي سؤالك مُتوسِّلًا بها إلى الله؛ كقول: (فاغفر لي مغفرةً من عندك وارحمني؛ إنَّك أنت الغفور الرَّحيم).

الإلحاد: الميل بها عمًّا يجب إعتقاده فيها، وينقسم الإلحاد إلى:

## إلحادٌ في الآيات:

سواءٌ كانت الآيات:

١- شرعيّةً: كمن قال بأنَّ القرآن مخلوقٌ.

٢- كونيَّةً: كمن قال
 بأنَّ الطَّبيعة تخلق

الأشياء.

## إلحاد في الأسماء والصِّفات: وهو أنواعٌ:

١- ينكر الأسماء كلُّها أو بعضها كالجهميَّة.

٢- يثبت الاسم وينكر الصِّفة، كقولهم: سميعٌ بلا سمعٍ.
 ٣- يجعلها دالَّة على التَّشبيه؛ كالممثِّلة.

٤- يشتقُّ من أسماء الله أسماء للأصنام، كالعُزَّىٰ من

٥- يُسمِّي الله بما لم يُسمِّ به نفسه، كمن قال: إنَّ الله ثالث ثلاثة، أو أنَّه القادر على الاختراع.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: إِثْبَاتُ الْأَسْمَاءِ (لله تعالىٰ خلافًا للجَهميَّة وغلاة المُعتزلة).

الثَّانِيَةُ: كَوْنُهَا حُسْنَىٰ (أي بلغت في الحسن أكمله).

الثَّالِثَةُ: الْأَمْرُ بِدُعَائِهِ بِهَا (دعاءَ عبادةٍ ودعاءَ مسألةٍ، وكلاهما مَأمورٌ فيه أن يُدعىٰ الله بذه الأسماء).

الرَّابِعَةُ: تَرَكُ مَنْ عَارَضَ مِنَ الْجَاهِلِينَ الْمُلْحِدِينَ (أي ترك سبيلهم، وليس المعنى أن لا ندعوهم ولا نُبيِّن لهم، والآية تتضمَّن أيضًا التَّهديد).

الْخَامِسَةُ: تَفْسِيرُ الْإِلْحَادِ فِيهَا.

السَّادِسَةُ: وَعِيدُ مَنْ أَلْحَدَ.

# الاختبار الأوَّل للقسم التَّاسع (١١ بابًا)

| السُّوَّالِ الأوِّل: ضع العلامة (ك) في المكان المناسب أو أكمل الفراغ:                   |            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| القسم التَّاسع هو أطول قسم في الكتاب: 🔲 صح 🔃 خطأ.                                       | -1         |
| ركَّز المُؤلِّف علىٰ الشِّرك الأصغر لأنَّه خفيٌّ: 🛘 صح 🔲 خطأ.                           | -٢         |
| ﴿نِعْمَتَ ٱللَّهِ ﴾: 🗆 واحدةٌ والمُراد بها الجمع 🔻 واحدةٌ.                              | <b>-</b> ٣ |
| النِّعمة تكون: 🛚 بجلب المحبوبات 🗀 برفع المَكروهات 🗀 بالجميع.                            | -٤         |
| ﴿ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾: 🛘 يُنكرون وجودها 🗀 يُنكرون إضافتها إلىٰ الله.                   | -6         |
| التَّصفيق عند نزول الطَّائرة شكرًا لقائد الطَّائرة: 🔲 جائزٌ 🔲 لا يجوز.                  | -٦         |
| إضافة النِّعمة لغير الله كفرٌ: 🔲 أكبر 📗 أصغر.                                           | <b>-y</b>  |
| الشِّرك في قلوب بني آدِم:                                                               | <b>-</b> \ |
| 🗆 أخفي من دبيب النَّمل علي صفاةٍ سوداء في ظلمة اللَّيل 🛘 ظاهرٌ بيِّنٌ.                  |            |
| الحلف بالله كاذبًا: 🗌 شركٌ أصِغر 🔲 كبيرةٌ 🔲 مُحرَّمٌ 🗀 فيه تفصيلٌ.                      | -9         |
| الحلف بغير الله صادقًا: 🗌 شركٌ أصغر 🗀 كبيرةٌ 🔲 مُحرَّمٌ 🗀 فيه تفصيلٌ.                   | <b>-\•</b> |
| الشِّرك لا يغفره الله ولو كان أصغر: 🔲 صح 🔃 خطأ.                                         | -11        |
| الحلف بالله كاذبًا أهون على ابن مسعودٍ من الحلف بغيره صادقًا ( الصح الخطأ)،             | -15        |
| وابن مسعودٍ لا يحبُّ لا هذا ولا هذا ( 🗆 صح 🛛 خطأ).                                      |            |
| قول أحلف لك بماذا حتى تصدقني 🗌 جائز 🔻 🗆 لا يجوز.                                        | -14        |
| قائل (ما شاء الله وشاء فلانٌ) إن اعتقدٍ أنَّ فلانًا أعظم من الخالق أو مساوٍ له فهو شركٌ | -16        |
| ( 🗌 أكبر 🗀 أصغر) وإن اعتقد أنَّه أقلَّ فهو شركٌ ( 🗋 أكبر 🗀 أصغر).                       |            |
| قول: (أمانة عليك) أو: (أمانة) 🔲 شركٌ أصغر 🔲 كبيرةٌ 🔲 جائزٌ.                             | -10        |
| يجب تعلُّم الشِّرك حتَّىٰ لا يقع فيه: 🛘 صح 🗎 خطأ.                                       | -17        |
| الصَّحابة سَحَالِتُهُو يُفسِّرون الآية النَّازلة في الشِّرك الأكبر أنَّها تعمُّ الأصغر: | -14        |
| □ صح □ خطأ.                                                                             |            |
| اليمين الغموس هي أن يحلف بالله: 🗌 كاذبًا 🔲 يقتطع بها مال امرئ مسلم.                     | -17        |
| الواو تقتضى ( 🗌 التَّرتيب 🗌 المُساواة) فتكون ( 🗀 شركًا 🔲 جائزةً).                       | -19        |
| إذا كان الحالف بالله ليس موضع صدقٍ وثقةٍ ( الله فلك اليس لك) أن ترفض                    | -4         |
| الرِّضا بيمينه.                                                                         |            |
| الحلف بالنَّبيِّ ﷺ وبحياة الأمِّ وبالذِّمَّة وبرقبتي وبالشَّرف:                         | -51        |
| 🗆 ممَّا عمَّتُ به البلوي 👚 شركٌ أصغر. 🦳                                                 |            |
|                                                                                         |            |

| «يَمْنَعُنِي كَذَا وَكَذَا» أي:                                                                        | -55        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                                                        | -14        |
| اليهوديُّ هو المُنتسب إلىٰ شِريعة ( الله عيسىٰ ﷺ الله موسىٰ ﷺ)، وسبب التَّسمية                         | -5٤        |
| ( الله عَوْلُهم: ﴿ إِنَّا هُدِّنَآ إِلَيْكُ ﴾ البحدِّهم يهوذا البحميع).                                |            |
| استدلَّ عَيُّكُ عَلَى الشِّركُ الأصغر بالأكبر في أُوله «أَجَعَلْتَنِي لله نِدُّا» ( صح 🗆 خطأ)،         | -50        |
| وأرشده عَيَّكِيْهُ إلىٰ ( اللهُ ما يقطع عنه كلَّ ذريعةٍ إلىٰ الشَّركُ وإنْ بَعُدَت اللهُ ترك الشِّرك). |            |
| إذا انحنىٰ لَكُ شخصٌ عند السَّلام ( اللُّ تُنكر الله بأس بَهذا الله ومنعك الحياء فلا                   | -17        |
| بأس)، وإن لم تُنكر فأنت ( الطاغوتُ اللهُ مُوحِّدٌ).                                                    |            |
| بَعْظِيمُ النُّبِيِّ ﷺ بِلفَظٍ يقتضي مُساواته للخالق:                                                  | -57        |
| □ شركٌ ۗ تَ يَرْجُع إِلَىٰ نَيَّته، فَإِن نوىٰ النَّوقير فلا بأس.                                      |            |
| ع ب ع ب ع ب ع ب ع ب ع ب ع ب ع ب ع ب ع ب                                                                | ۸۶-        |
| وأشهرها عندهم: 🗌 صح 🔲 خطأ.                                                                             |            |
| «يَمْنَعُنِّي كَذَا وَكَذَا»: 🗌 الحياء من إنكار الباطل 🗀 النَّهي عنها دون أمر الله.                    | -59        |
|                                                                                                        | -٣٠        |
|                                                                                                        | -41        |
|                                                                                                        | -٣٢        |
|                                                                                                        | -44        |
|                                                                                                        | -46        |
| الله عن يساره ثلاثًا ويستعيذ من الشَّيطان). □ يتفل عن يساره ثلاثًا ويستعيذ من الشَّيطان).              |            |
|                                                                                                        | -40        |
| 9                                                                                                      | -47        |
|                                                                                                        | -47        |
|                                                                                                        | -۳۸        |
| 🗆 صح 🗆 خطأ، «وَأَنَا اللَّهُوُ» أي:                                                                    |            |
|                                                                                                        | <b>-۳۹</b> |
| قول: (وُلد فلانٌ سنة المجاعة): 🗋 مُحرَّمٌ 🗀 يجوز لأنَّه من بأب الإخبار.                                | -4•        |
| قول يا أرض احفظي من عليك 🗆 دعاء غير الله (شرك) 🔻 جائز.                                                 | -٤١        |
| أقسام سبِّ الدَّهر: ١وحكمه                                                                             | - ٤٢       |
| ۶ وحكمه ٣ وحكمه                                                                                        |            |

# الشّيخ هيثم بن محمّد سرحان

| قول: (للطَّبيعة عجائبُ وأسرازٌ)، أو: (هذا من فعل الطبيعة): 🗆 صحيحٌ 🗆 خطأٌ.                             | -٤٣         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| القاضي جمع بين الإلزام والإفتاء: 🛛 صح 🗎 خطأ.                                                           | -11         |
| قول: (قاضى قضاة القرنِ السَّابع): 🔲 جائزٌ 💎 🗆 الأولىٰ تركه.                                            | -20         |
| شيخ الإسلام أي:   الشَّيخ المُطلق الَّذي يرجع إليه الإسلام  مُجدِّدٌ وحصل لـه                          | -٤٦         |
| آثرٌ طيِّبٌ في الدِّفاع عن الإسلام.                                                                    |             |
| ( □ينبِغي □ لا ينبغي) مُراعاةِ جانب الموصِف أن لا يغترَّ ويُعجَب بنفسه.                                | -٤٧         |
| أحبُّ اسم إلى الله ما دلُّ على التَّذلُّلِ والخضوع مثل ( الساهان شاه                                   | -٤٨         |
| □ عبدالرَّحمن) وأوضع اسم عند الله ما دلَّ عليي ( الجبروت السُّلطة ا                                    |             |
| التَّعظيم 🗌 الجميع) ولهذا عُوِقب بنقيض قصده فأهين ( 🗌 صح 🗀 خِطأ).                                      |             |
| التَّسِمِّي بملكِ الأملاك وقاضي القضاة: 🔲 جائزٌ 🔲 مُحرَّمٌ 🗀 كبيرةٌ.                                   | - ٤٩        |
| الكُنية ما صُدِّر بـ(إِب) أو (أمّ) أو (أخ( أو (عمّ) أو (خال) وتكون للـ:                                | -0•         |
| □ المدح □ الذَّمِّ □ مُصاحبة الشَّىء ومُلازمته □ العَلَميَّةِ □ الجميع.                                |             |
| يوجد من الصَّحابة من اسمه حكيمٌ والحكم ولم يغيِّره ﷺ لأنَّه لم يُقصد إلَّا العلمية                     | -01         |
| ( □صح □ خطأ) ويُمنع من أسمائه تعالىٰ ( □ ما يختصُّ به □ ما يُقصد بــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |             |
| ملاحظة الصِّفة _ الجميع).                                                                              |             |
| التَّكنِّيٰ حكمه أنَّه: 🗆 مُباحٌ 🗀 مُستَحبٌّ.                                                          | -05         |
| (من هزل بشيءٍ فيه ذكر الله أو القرآن أو الرَّسول) المُراد بالرَّسول:                                   | -04         |
| 🗆 محمَّدٌ ﷺ 🗀 جميع الرُّسل.                                                                            |             |
| مُنافاة الاستهزاء للإيمان مُنافاةٌ عظيمةٌ ولا يُتصوَّر أنَّ المسلم لا يعرف هذا:                        | -01         |
| 🗆 صع 🔻 خطأ.                                                                                            |             |
| شروط توبة المُستهزيء: ١                                                                                | -00         |
|                                                                                                        |             |
| لابدّ من الحزم في باب الاستهزاء وعدم التّساهل: عصح على خطأ.                                            | -07         |
| هناك من يُدافع عمَّن يسبُّ الرَّبُّ ولو سبٌّ هو أو أمَّه أخذته العِّزَّة: 🗆 صح 🔲 خطأ.                  | -07         |
| يجِبِ أَن يُبيَّن للنَّاس خطر هذا الباب وأنَّه كفرٌ مُخرجٌ من الملَّة ولا ننتظر حتَّىٰ يقع             | <b>−◊</b> ٨ |
| السَّبُّ والاستهزاء: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                                                       |             |
| هناك من يقول: نسأل السَّابُّ والمستهزئء هل يقصد السَّبُّ أو لا، وهذا:                                  | -09         |
| 🗆 باطلُ 📗 يصحُّ.                                                                                       |             |
| من تعظيم حقُّ المَخلوق على الخالق قول أنَّ السَّابُّ يُعذر بالغضب، مع عدم العذر                        | <b>-</b> ₹• |
| في سبِّ الرَّئيس أو الأب أو تقطيع النَّقود مثلًا: □ صح □ خطأ.                                          |             |

| الحزِم في هذِا الباب أثمر ولله الحمد في بعض الدُّول، والتَّهاون جعل الصَّغير والكبير                                       | -71          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| يسبُّ في الدُّول الأخرىٰ: 🗌 صح 📗 خطأ.                                                                                      |              |
| المُستهزئ أعظم ممَّن يسجِد للصَّنم: 🔲 صح 🗀 خطأ.                                                                            | 77-          |
| قد لا تسمع من اليهود والنَّصاري من يسبُّ الرَّبُّ أو موسى أو عيسى أو الدِّين، ولكن                                         | -74          |
| قد تسمعه مَمَّن يدَّعي الإسلام: 🔲 صح 🔃 خطأ.                                                                                |              |
| المؤمن حقًّا إذا ذُكر القرآن أو الحديث خاف وزاد إيمانه، أمَّا المنافق يسخر                                                 | -7٤          |
| ويستهزئ ويلعب ويقول الحديث حتَّىٰ يُضحك النَّاس: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                                               |              |
| هل تنشر مقطعًا فيه من يسبُّ أمَّك أو تستمع له؟ فكيف بمن يسبُّ أمَّ كلِّ مُؤمنٍ؟                                            | -70          |
| ا نعم الا. ا                                                                                                               |              |
| الواجب عندما يأتي مَقطعٌ فيه سبٌّ أو شتمٌ: 🗌 السَّماع والنَّشر 🗌 الحذف مُباشرةً.                                           | -77          |
| جمع مَقاطع السَّبِّ والاستهزاء طريقة: 🔲 السَّلف 🔲 أهل النِّفاق.                                                            | -77          |
| الرِّدَّةُ بالسَّبِّ والأستهزاء أمرها عظيمٌ وكبير ، ومن العلماء من قال أنَّها لا تنفع فيها                                 | <b>A</b> F-  |
| التُّوبة، ولابُدَّ أن يقتله السُّلطان ولا يُصلَّىٰ عليه ولا يُدعىٰ له بالرَّحمة ولا يُدفن مع                               |              |
| المسلمين: 🗆 صح 🗆 خطأ.                                                                                                      |              |
| السَّابُّ إِذَا قال أنَّه قد تاب ثمَّ عاد إلىٰ السَّبِّ مرَّةً أخرىٰ فهذا دليلٌ علىٰ كذبه:                                 |              |
| □ صح □ خطأ.                                                                                                                |              |
| المُنافقٍ إذا سبَّ قال: ما قصدت، وهذا كلامٌ باللِّسان فقط: 🗌 صح 🗌 خطأ.                                                     | <b>-</b> ∀•  |
| ممَّا يدلُّ على صدق توبة المُستهزئ قوله عن السَّبِّ والاستهزاء أنَّه كفرٌ ويبرأ إلى الله                                   | -٧١          |
| منه: 🗆 صح 🗀 خطأ.                                                                                                           |              |
| الَّذي يسمع السُّبُّ والاستهزاء ولا يُنكر أو ينصرف حكمه مثل المستهزئ:                                                      | -٧٢          |
| ا الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                    |              |
| , · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                    | -٧٣          |
| ا صح اخطأ.                                                                                                                 |              |
| يُستفاد من حديث المستهزئ كفر من يسبُّ الصَّحابة ( الله صح اخطأ)؛ لأنَّ                                                     | - <b>٧</b> ٤ |
| الطَّعن فيهم طعنٌ في (□ الله □ الرَّسول ﷺ □ الدِّين □ في الصحابة □ الجميع).                                                |              |
| من كان عفوه إفسادًا لا إصلاحًا؛ فإنَّه ( اللهُ تُم اللهُ اللهُ عنه الإصلاح.                                                | -40          |
| الإنسان إذا أضاف النّعمة إلى عمله وكسبه؛ ففيه إشراكٌ في (الرّبوبيّة                                                        |              |
| العبوديَّة) وإذا أضافها إلى الله لكنَّه زعم أنَّه مُستحقٌّ لذلك ففيه نوعٌ من التَّعلِّي والتَّرفُّع                        |              |
| $\Box$ عبروي $\Box$ را عبروي $\Box$ عند و علم $\Box$ مستعمل معدد علي على من معدي ومعروي $\Box$ $\Box$ $\Box$ $\Box$ $\Box$ |              |
|                                                                                                                            |              |

# الشّيخ هيثم بن محمّد سرحان

| الرِّضا بالقضاء الَّذي هو فعل الله (□ واجبٌ □ لا يجب) والمَقضيُّ إن كان مصائب لا يلزم الرِّضا بها (□ صح □ خطأ). | -٧٧             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| لا يوجد فرقٌ بينِ الأعمىٰ والأقرع والأبرص في طلبهم من المَلَك: □ صح □ خطأ.                                      | -47             |
| التَّسمِّي بعبدالمُطِّلب: 🗌 يجوز 🔝 لا يجوز.                                                                     | -٧٩             |
| تسمية ُنوع من الزُّهور بعَبَّاد الشمس: 🔲 يجوز 💹 لا يجوز.                                                        | <b>-</b> ∧•     |
| ضع دائرةً حول ما لا يجوز التَّسمِّي به: (عبدالمُطَّلب - عبدالكعبة - عبدمَنافٍ -                                 | - 1             |
| عبدالحُسين - عبد النَّبيِّ - عبدالُّحارث - فرعون - خِنزب - عاصيةٌ - سُلطان                                      |                 |
| السَّلاطين - سيِّد النَّاس - غلام عليِّ - ربُّ العالمين - الرَّحمن - الخالق -                                   |                 |
| عبدالسَّتَّار - عبدالنُّور - بُطرس - جورج - سيِّد السَّادات - ستُّ النِّساء -                                   |                 |
|                                                                                                                 |                 |
| ممَّا تسرَّب إلى المسلمين من غُلوِّ الرَّوافض؛ مُريدين به التَّعبيد في مثل قولهم (غـلامُ                        |                 |
| عليٍّ ) أي (عبد عليٍّ ) فهو تعبيدٌ لغير الله وهو شركٌ: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                              |                 |
| قول من لا يستطيع التَّصرُّف في مال غيره (أنا عبدالمأمور): □ يجوز □ لا يجوز.                                     | -84             |
| القصَّة في آدم وحوَّاء: $\Box$ صحيحةٌ $\Box$ باطلةٌ.                                                            | - <b>A</b> £    |
| i di                                                                                                            |                 |
| اختار الشّيطان اسم عبدالحارث:                                                                                   | <b>−∧0</b>      |
| <ul> <li>□ لأنَّه اسمه □ هذا غير صحيح؛ لأنّ الحارث هو أصدق الأسماء.</li> </ul>                                  |                 |
| التَّسمِّي بالحارث: 🔲 يجوز 🗀 لا يجوز.                                                                           | - <b>\</b> 7    |
| الأنبياء مُبرَّؤون من الشِّرك باتِّفاق العلماء، ومن تكلَّم فيهم أو بحث عن أشياء                                 | <b>-\\</b>      |
| حصلت منهم فهو: 🗆 مُنافقٌ 📄 مُوحِّدٌ.                                                                            |                 |
| دعاء الله بأسمائه يكون دعاء: 🔲 عِبادة 🎧 مسألة 🔲 الجميع.                                                         | $-\gamma\gamma$ |
| كتاب التُّوحيد: 🗌 جامعٌ لأنواع التَّوحيد الثَّلاثة 🗋 فيه توحيد العبادة فقط.                                     | <b>- ^ 4</b>    |
| الإلحاد في الأسماء ينقسم إلى: 🗌 قسمين 🔝 خمسة أقسام.                                                             | -••             |
| ﴿وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْمِدُونَ ﴾ أي: 🗌 لا ندعوهم ولا نبيِّن لهم 🛘 ترك سبيلهم.                                 | -91             |
| ينقسم الإلحاد في الأسماء والصِّفات إلىٰ: ١                                                                      | -95             |
|                                                                                                                 |                 |
| 6                                                                                                               |                 |
|                                                                                                                 |                 |

التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

# [٥٢] بَابُ لاَ يُقَالُ: السَّلاَمُ عَلَى اللَّهِ (التَّحريم)

मटाइ

لأنَّه مُخالفٌ للحقيقة، فالله يُدعىٰ ولا يُدعىٰ له، فهو غنيٌّ عنَّا، لكن يُثنىٰ عليه بصفات الكمال.

لأنَّ مثل هذا الدُّعاء يوهم النَّقص في حقِّه، إذ لا يُدعى لشيء بالسَّلام إلَّا إذا كان قابلًا أن يتَّصف به، والله مُنزَّهُ عن النَّقص.

## الدَّليل الأوَّل:

فِي الصَّحِيحِ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ سَعِظْتُهُ قَالَ: كُنَّا إِذَا كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ فِي الصَّلَاةِ؛ قُلْنَا: السَّلَامُ عَلَىٰ فُلَانٍ وَفُلَانٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ: « لَا تَقُولُوا: السَّلَامُ عَلَىٰ اللهِ مِنْ عِبَادِهِ، السَّلَامُ عَلَىٰ فُلَانٍ وَفُلَانٍ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهِ : « لَا تَقُولُوا: السَّلَامُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهِ ع

- السّلام اسمٌ ثُبويٌّ سلبيٌّ، فسلبيٌّ بمعنىٰ أنَّه يُراد به نفي كلِّ نقصٍ أو عيبٍ يتصوَّره النِّه أو أحكامه، الذِّهن أو يتخيَّله العقل، فلا يلحقه نقصٌ في ذاته أو صفاته أو أفعاله أو أحكامه، وثُبويٌٌ بمعنىٰ أنَّه يُراد به ثبوث هذا الاسم له، والصِّفة الَّتي تضمَّنها وهي السَّلامة.
  - والسَّلام له عدَّة مَعان:

السَّلامة من النَّقص والآفات؛ كقولنا: السَّلام اسمٌ من (السَّلام عليك أيُّها النَّبيُّ).

التَّحيَّة؛ كما يُقال: سلِّم علىٰ فلانٍ.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ السَّلَامِ (اسمًا لله ﷺ عَبَرَقِكِهُ: أي السَّالم من كلِّ نقصٍ وعيبٍ). الثَّانِيَةُ: أَنَّهُ اللهُ عَبَرَقِكِهُ للهِ (فإن كانت لا تصلح كانت حرامًا). الرَّابِعَةُ: أَنَّهُ فِي ذَلِكَ (وهو أنَّ الله عَبَرَقِكِهُ هو السَّلام).

الْخَامِسَةُ: تَعْلِيمُهُمْ التَّحِيَّةَ الَّتِي تَصْلُحُ اللهِ (في التَّشهُّد، فلا نقول للمخلوق تحياتي).

#### الشّيخ هيثم بن محمّد سرحان

# [٥٣] بَابُ قَولِ (اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ) (تحريم الاستثناء في الدُّعاء)

هذا الباب يُبيِّن كمالَ سُلطانِ الله عَهَزَرَكِكُ وجودِه وفضلِه، والمَحضور في هذا التَّعليق:

أنَّها تُشعر بأنَّ الله له مُكرِهُ، والأمر ليس كذلك.

أنَّها تُشعر باستغناء الإنسان عن الله، وهذا غير لائتي وليس من الأدب. أنَّها تُشعر بأنَّ هذا أمرٌ عظيمٌ على الله قد يثقل عليه ويعجز عنه، وليس كذلك.

## الدَّليل الأوَّل:

في الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَا يَقُلْ أَحَدُكُمْ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ الْحُدِهِ لَهُ». وَلِيْ شِئْتَ، لِيَعْزِمِ الْـمَسْأَلَةَ؛ فإنَّ اللهَ لا مُكْرِهَ لَهُ». وَلِيْعَظِّمِ الرَّغْبَةَ؛ فَإِنَّ اللهَ لا يَتَعَاظَمُهُ شَيْءٌ أَعْطَاهُ».

التَّعليق في دعاء الاستخارة ليس تعليقًا بالمشيئة، وإنَّما لأمرٍ مجهولٍ عندي، فلا أعلم هل هو خيرٌ لي أو لا؟ وكذلك بالنِّسبة لحديث «أَحْيِنِي مَا كَانَتِ الْحَيَاةُ خَيْرًا لِي».

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: النَّهْيُ عَنِ الإسْتِثْنَاءِ فِي الدُّعَاءِ.

الثَّانِيَةُ: بَيَانُ الْعِلَّةِ فِي ذَلِكَ.

الثَّالِثَةُ: قَوْلُهُ: «لِيَعْزِم الْمَسْأَلَةَ» (إذا سألت فاعزم ولا تتردَّد).

الرَّابِعَةُ: إِعْظَامُ الرَّغْبَةِ (أي: يسأل ما بدا له؛ فلا شيء عزيزٌ أو ممتنعٌ على الله).

الْخُامِسَةُ: التَّعْلِيلُ لِهَذَا الْأَمْرِ ([١] لبيان سُموِّ الشَّريعة. [٢] زيادة طمأنينة الإنسان.

[٣] القياس إذا كانت المسألة في الأحكام).

# [38] بَابٌ لاَ يَقُولُ: (عَبْدي وَأَمَتي)

### حكم قول: (عبدي) أو (أمتي)

أن يضيفه إلى غيره: مثل أن يقول: (عبد فلانٍ) أو (أمة فلانٍ)، فهذا جائزٌ.

أن يضيفه إلى نفسه: هذا له صورتان:

أن يكون بصيغة النّداء؛ كقول: (يا عبدي)، فهذا منهيّ عنه.

أن يكون بصيغة الخبر: كقول: (أطعمت عبدي) أو (أعتقت عبدي)، وهذا فيه تفصيلٌ:

إذا قاله في حضرة العبد أو الأمة ننظر هل يترتَّب عليه مفسدةٌ تتعلَّق بالعبد أو بالسَّيِّد، فإن وُجدت المفسدة مُنع وإلَّا فهو جائزٌ.

إذا قاله في غيبة العبد أو الأمة فهو جائزٌ.

## الدَّليل الأوَّل:

في الصَّحيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَعَاظِّتُهُ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «لَا يَقُلْ أَحَدُكُمْ: أَطْعِمْ رَبَّكَ، وضِّعْ ربَّكَ، وَلَيْقُلْ: سَيِّدِي وَمَوْلاي، وَلا يَقُلْ أَحَدُكُم: عَبدِي وَأَمَتي، وَلْيَقُلْ: فَتَايَى وَفَتَاتِي وَغُلامِي».

- ﴿ لَا يَقُلْ أَحَدُكُمْ: أَطْعِمْ رَبَّكَ، وضِّئْ ربَّكَ»: لأنَّه فيه تعدِّ على جانب الرُّبوبيّة.
- «وَلْيَقُلْ: سَيِّدِي وَمَوْلاي»: وهذا الخطاب للعبد، وهو ليس للوجوب وإنَّما للإرشاد المُباح؛ لأنَّ العلماء قالوا: إنَّ الأمر إذا جاء مقابلةً لشيءٍ ممنوعٍ صار للإباحة، ومنه قوله تعالىٰ: ﴿وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَأَصْطَادُواْ ﴾.
- ﴿ وَلَا يَقُلُ أَحَدُكُم »: النَّهي إمَّا للتَّحريمُ أو الكراهة، وحتَّىٰ لا يُتوهَّم أنَّها العبوديَّة الَّتي لا تكون إلَّا لله عَبَرَرَكِكِ، «عَبدِي»: للغلام، ﴿ وَأَمَتى »: للجارية.
- «وَلْيَقُلْ: فَتَايَ وفَتَاتِي وَغُلَامِي»: هذا الخطاب للسّيّد، وفيه أنَّ الشّرع إذا أغلق

باب المُحرَّم فتح باب الجواز، وفيه التَّنبيه لتحقيق التَّوحيد حتَّىٰ في الألفاظ.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: النَّهْيُ عَنْ قَوْلِ (عَبْدِي وَأُمَتِي).

الثَّانِيَةُ: لَا يَقُولُ الْعَبْدُ: (رَبِّي)، وَلَا يُقَالَ لَهُ: (أَطْعِمْ رَبَّكَ).

الثَّالِثَةُ: تَعْلِيمُ الْأَوَّلِ قَوْلَ: (فَتَايَ وَفَتَاتِي وَغُلَامِي).

الرَّابِعَةُ: تَعْلِيمُ الثَّانِي قَوْلَ: (سَيِّدِي وَمَوْلَايَ).

الْخَامِسَةُ: التَّنْبِيهُ لِلْمُرَادِ، وَهُو تَحْقِيقُ التَّوْحِيدِ حَتَّىٰ فِي الْأَلْفَاظِ.

التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

## [٥٥] بَابُ لاَ يُرَدُّ مَنْ سَأَلَ بِاللَّهِ (التَّحريم أو الكراهة)

## أقسام السُّؤال بالله:

السُّوَال بشرع الله: أي يسأل سؤالًا يبيحه الشَّرع؛ كسؤال الفقير من الصَّدقة.

السُّوَّال بالله بالصيّغة: مثل أن يقول: أسألك بالله.

## هل يجوز للإنسان أن يسأل بالله أم لا؟

السُّؤال من حيث هو مَكروةٌ أو مُحرَّمٌ إلَّا لحاجةٍ أو ضرورةٍ، ولهذا بايع ﷺ أصحابه أن لا يسألوا النَّاس شيئًا، وأمَّا إجابة السَّائل؛ فلا يخلو السَّائل من أن يسأل:

بالله: فهذا تُجيبه ولو لم يكن مُستحِقًا؛ لأنَّه سأل بعظيم فإجابته تعظيمٌ لهذا العظيم، لكن إذا سأل إثمًا أو كانت إجابته ضررًا على المَسؤول فلا يُجاب.

سؤالًا مُجرَّدًا: كأن يقول: (يا فلان أعطني)، فإن كان ممَّا أباحه الشَّرع أعطيته.

## الدَّليل الأوَّل:

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «مَنِ اسْتَعَاذَ بِاللهِ فَأَعِيدُوهُ، وَمَنْ سَأَلَ بِاللهِ فَأَعْطُوهُ، وَمَنْ دَعَاكُمْ فَأَجِيبُوهُ، وَمَنْ صَنَعَ إِلَيْكُمْ مَعْرُوفًا فَكَافِئُوهُ، فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا بِاللهِ فَأَعْطُوهُ، وَمَنْ دَعَاكُمْ فَأَجِيبُوهُ، وَمَنْ صَنَعَ إِلَيْكُمْ مَعْرُوفًا فَكَافِئُوهُ، فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا مَا تُكَافِئُوهُ فَادْعُوا لَهُ، حَتَّىٰ تَرَوْا أَنَّكُمْ قَدْ كَافَأْتُمُوهُ». رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالنَّسَائِيُّ بِسَندٍ صَحِيحٍ.

- « فَأُعِيذُوهُ »: إلَّا إن استعاذ من أمرٍ واجبٍ عليه، أوتعاون على الإثم والعدوان.
- هل إجابة الدَّعوة حقٌّ لله أو للآدميّ ؟ حقٌّ للآدميّ ، ولهذا لو طلبت من الدَّاعي أن يُقيلك فقبل ؛ فلا إثم عليك ، لكنَّها واجبةُ بأمر الله ، ولكن إذا أقالك حياءً منك وخجلًا من غير اقتناع ؛ فإنَّه لا ينبغي أن تدع الإجابة.

#### الشّيخ هيثم بن محمّد سرحان

- «فَأَجِيبُوهُ»: المُراد بالدَّعوة الَّتي للإكرام لا النِّداء، وجمهور أهل العلم علىٰ أنَّ إجابة الدَّعوة مُستحبَّةُ إلَّا في دعوة العُرس فهي واجبةٌ بشروطٍ ستَّةٍ:
  - ١. أن لا يكون الدَّاعي ممَّن لا يجب هجره أو يسنُّ.
- ألّا يكون هناك مُنكرٌ في مكان الدّعوة، فإن كان هناك منكرٌ، فإن أمكنه إزالته
   وجب عليه الحضور؛ إجابةً للدّعوة وتغييرًا للمُنكر.
  - ٣. أن يكون الدَّاعي مسلمًا، وإلَّا لم تجب الإجابة.
    - ٤. أن لا يكون كسبه حرامًا.
  - ٥. أن لا تتضمَّن الإجابة إسقاطًا لواجبٍ أو ما هو أوجب منها.
  - ٦. أن لا تتضمَّن ضررًا على المُجيب، كسفر أومفارقة أهله المحتاجين له.
- هل بطاقات الدَّعوة الَّتي تُوزَّع كالدَّعوة بالمُشافهة؟ إذا علم أو غلب على الظَّنِّ أَ
   أنَّ الَّذي أُرسلت إليه مَقصودٌ بعينه؛ فإنَّ لها حكم الدَّعوة بالمُشافهة.
  - «فَكَافِئُوهُ»: وللمكافأة فائدتان:
  - ١. تشجيع ذوي المَعروف على فعل المَعروف.
  - ٢. أنَّ الإنسان يكسر بها الذُّلُّ الَّذي حصل له بصنع المَعروف إليه.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: إِعَاذَةُ مَنِ اسْتَعَاذَ بِاللهِ (من استعاذ بالله وجبت إعاذته، إلَّا أن يستعيذ عن شيءٍ واجب فعلًا أو تركًا؛ فإنَّه لا يُعاذ).

الثَّانِيَةُ: إِعْطًاءُ مَنْ سَأَلَ بِاللهِ.

الثَّالِثَةُ: إِجَابَةُ الدَّعْوَةِ.

الرَّابِعَةُ: الْـمُكَافَأَةُ عَلَىٰ الصَّنبِيعَةِ (أي: علىٰ صنيعةِ من صنع إليك مَعروفًا).

الْخَامِسَةُ: أَنَّ الدُّعَاءَ مُكَافَأَةٌ لِمَنْ لَمْ يَقْدِرْ إِلَّا عَلَيْهِ (لأَنَّه مُكافأةٌ في ذلك وفيما إذا كان الصَّانع لا يُكَافأ مثله عادةً).

السَّادِسَةُ: قَوْلُهُ: «حَتَّىٰ تَرَوْا أَنْكُمْ قَدْ كَافَأْتُمُوهُ» (لا يُقصِّر في الدُّعاء، بل يدعو حتَّىٰ يعلم أو يغلب عىٰ ظنِّه أنَّه قد كافأه).

التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

# [٥٦] بَابٌ لاَ يُسْأَلُ بَوَجْهِ اللَّهِ إِلاَّ الْجَنَّةُ

#### معنى ترجمة الباب:

أو: إذا سألت بوجه الله فاسأل الجنّة، ولا تسأل شيئًا من أمور الدُّنيا.

أي: لا تسأل أحدًا من المَخلوقين بوجه الله، والخلق لا يقدرون على إعطاء الجنّة.

فيه تعظيم وجه الله؛ بحيث لا يُسأل بوجهه الكريم إلَّا الجنَّة أو ما يؤدِّي إليها.

## الدَّليل الأوَّل:

عَنْ جَابِرٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا يُسْأَلُ بِوَجْهِ اللهِ إِلَّا الْجَنَّةُ»، رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

 «بِوَجْهِ اللهِ»: فيه إثبات الوجه لله، وهو ثابت بالقرآن والسُّنَّة والإجماع، وجه " حقيقيٌ لا يُماثل وجوه المَخلوقين.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: النَّهْيُ عَنْ أَنْ يُسْأَلَ بِوَجْهِ اللهِ إِلَّا غَايَةُ الْـمَطَالِبِ (فإنَّه من الأدب أن لا تسأل بوجه الله إلَّا ما كان من أمر الآخرة: الفوز بالجنَّة، أو النَّجاة من النَّار). الثَّانِيَةُ: إثْبَاتُ صِفَةِ الْوَجْهِ.

#### حكم دعاء الصِّفة:

لا يجوز دعاء الصِّفة كقولهم: يا رحمة الله، يا وجه الله، يا عزَّة الله، فهذا دعاءٌ مُحدَثُ لا يُعرف في النُّصوص، ولم يرد عن السَّلف، وقال شيخ الإسلام رَخِيًا للهُ: (إنَّه كُفرٌ).

الشّيخ هيثم بن محمّد سرحان

# [٥٧] باب ما جاء في اللو (فيه تفصيل)

#### أقسام استعمال لفظ (لو) مع الحكم:

مُحرّمُ وقد يصل إلى الكفر: أن تُستعمل في الاعتراض علىٰ الشُّوع.

مُحرَّمُ: أن تُستعمل في الاعتراض على القدر.

﴿ لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ﴿ أَي لُو أَنَّهم بقوا ما قُتلوا، فهم يعترضون علىٰ قدر الله.

﴿ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَدَهُنَا ﴾: اعترض

المنافقون علىٰ تشريع الرَّسول، وقالوا: لو أطاعونا

ورجعوا كما رجعنا ما قُتلوا، فرأيُّنا خيرٌ من شرعه.

مُحرَّمُ: أن تُستعمل للنَّدم و التَّحسُّر.

لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَذَا لَكَانَ كَذَا وَكَذَا»: لأنَّ النَّدم يُكسب النُّفُسَ حزنًا وانقباضًا، والله يريد أن نكون في انشراح.

> مُحرَّمُ: أن تُستعمل في الاحتجاج بالقدر على المعصية.

﴿ لَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَآ أَشْرَكَنَا ﴾: وهذا باطلٌ، لكن يصحُّ الاحتجاج بالقدر على المصائب لا على المعائب، ويُعرف بأن يتوب العبد ويقلع عن المعصية.

> إن كان خيرًا فهي خيرً، وإن كان شرًا فهي شرّ؛ أن تُستعمل في التَّمنِّي.

«لَوْ أَنَّ لِي مَالًا لَعَمِلْتُ بِعَمَلِ فُلانِ» فهذا تمنَّىٰ خيرًا فقال ﷺ: «فَهُوَ بنِيَّتِهِ، فَأَجْرُهُمَا سَوَاءٌ»، وقال ﷺ في الذي تمني شرًّا «فَهُوَ بِنِيَّتِهِ، فَوزْرُهُمَا سَوَاءٌ».

> جائزً؛ أن تُستعمل في الخبر المَحض.

«لَوِ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَدْبَرْتُ مَا سُقْتُ الْهَدْيَ»: فهذا خبرٌ؛ لأنَّه ﷺ لَا يتمنَّىٰ شيئًا قدَّر الله خلافه، مثل قول: لو حضرت الدّرس لاستفدت.

> الدُّليل الأوَّل إلى الثَّالث: [١] وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ يَقُولُونَ لَوْكَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَلَهُنَا ﴾ الآيَة.

[٢] وَقَوْلِهُ: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُوا لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ﴾ الآية.

[٣] فِي الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَعَالَىٰهُ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيَالِيُّهُ قَالَ: «احْرِصْ عَلَىٰ مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللهِ، وَلا تَعْجَزَن، وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلَا تَقُلْ: لَوْ أَنِّى فَعَلْتُ كَذَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللهِ، وَلا تَعْجَزَن، وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلَا تَقُلْ: لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ». لَكَانَ كَذَا وَكَذَا؛ وَلَكِنْ قُلْ: قَدَّرَ اللهُ، وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ».

- ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَا هُنَا ﴾: هذا من اعتراض المُنافقين على الشَّرع؛ لأنَّهم عتبوا على الرَّسول ﷺ حيث خرج بدون مُوافقتهم.
  - ويمكن أن يكون اعتراضًا على القدر أيضًا بمعنى: (ما خرجنا لنُقتَل).
- ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ﴾: فيها الاعتراض على المؤمنين وعلى قضاء الله وقدره، والجُبن عن الجهاد.
  - من اعترض على القدر لم يرض بالله ربًّا، ولم يحقِّق توحيد الرُّبوبيَّة.
    - هذا الحديث فيه:

[١] الحرص على ما ينفع وترك ما يضرُّ. [٢] الاستعانة بالله. [٣] المُضيُّ في الأمر والاستمرار فيه وعدم التَّعاجز، هذه المراتب إليك. [٤] إذا حصل خلاف المَقصود؛ فهذا ليس إليك، وإنَّما بقدر الله، ففوِّض الأمر لله.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ الْآيَتَيْنِ فِي آلِ عِمْرَانَ (الأولىٰ في الاعتراض علىٰ الشَّرع، والثَّانية في الاعتراض علىٰ القدر).

الثَّانِيَةُ: النَّهْيُ الصَّرِيح عَنْ قَوْلِ: (لَوْ أَنِّي) إِذَا أَصَابَكَ شَيْءٌ.

الثَّالِثَةُ: تَعْلِيلُ الْمَسْأَلَةِ بِأَنَّ ذَلِكَ يَفْتَحُ عَمَلُ الشَّيْطَانِ (فيتحسَّر الإنسان ويندم).

الرَّابِعَةُ: الْإِرْشَادُ إِلَىٰ الْكَلَامِ الْحَسَنُ («قَدَّرَ اللهُ، وَمَا شَاءَ فَعَلَ»).

الْخَامِسَةُ: الْأَمْرُ بِالْحِرْصِ عَلَىٰ مَا يَنْفَعُ، مَعَ الْاسْتِعَانَةِ بِاللهِ.

السَّادِسَةُ: النَّهْيُ عَنْ ضِدٍّ ذَلِكَ، وَهُوَ الْعَجْزُ (والتَّهاون والكسل عن فعل الشَّيء؛ لأنَّه هو الَّذي في مَقدور الإنسان).

# [٥٨] بَابُ النَّهْيِ عَنْ سَبِّ الرِّيحِ (الرِّضا بالقضاء)

## الدَّليل الأوَّل:

عَنْ أُبَيِّ بْنِ كَعْبِ عَيْظَيْهُ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيَظِيَّهُ قَالَ: « لَا تَسُبُّوا الرِّيحَ؛ فَإِذَا رَأَيْتُمْ مَا تَكُرَهُونَ فَقُولُوا: اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ هَذِهِ الرِّيحِ، وَخَيْرِ مَا فِيهَا، وَخَيْرِ مَا أُمِرَتْ بِهِ»، صَحَّحَهُ التَّرْمِذِيُّ. بِهِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ هَذِهِ الرِّيحِ، وَشَرِّ مَا فِيهَا، وَشَرِّ مَا أُمِرَتْ بِهِ»، صَحَّحَهُ التَّرْمِذِيُّ.

- سبُّ الرِّيح علىٰ التَّفصيل الَّذي تقدَّم في سبِّ الدَّهر، وأفرده المُصنِّف هنا لكثرة وقوعه، وقد ورد النَّهي عن اللَّعن والسَّبِّ عمومًا، قال ﷺ: «لَا يَكُونُ اللَّعَانُونَ بِالطَّعَّانِ وَلَا اللَّعَانِ وَلَا اللَّعَانِ وَلَا اللَّعَانُونَ اللَّعَانُونَ شُفَعَاءَ وَلَا شُهَدَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».
  - وفي سبِّ المُسلم قال عَلَيْ : «سِبَابُ الْمُسْلِم فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ».
  - وفي سبِّ الأموات قال عَيْكِيني : « لَا تَسُبُّوا الْأَمْوَاتَ؛ فَإِنَّهُمْ قَدْ أَفْضَوْا إِلَىٰ مَا قَدَّمُوا».
    - وفي سبِّ الدُّوابِّ قال ﷺ: «لا تُصاحِبُنا نَاقَةٌ عَلَيْهَا لَعْنَةٌ».
      - وفي سبِّ الحُمَّىٰ قال ﷺ: «لا تَسُبُّوا الْحُمَّىٰ».

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: النَّهْيُ عَنْ سَبِّ الرِِّيحِ (للتَّحريم؛ لأنَّ سبَّها سبُّ لمن خلقها وأرسلها). الثَّانِيَةُ: الْإِرْشَادُ إِلَىٰ الْكَلَامِ النَّافِعِ إِذَا رَأَىٰ الْإِنْسَانُ مَا يَكْرَهُ (منها، بأن يقول: اللَّهم إنِّي أسالك، ويفعل الأسباب الحسِّيَّة؛ كالاتِّقاء من شرِّها بالجدران).

التَّالِثَةُ: الْإِرْشَادُ إِلَىٰ أَنَّهَا مَأْمُورَةٌ.

الرَّابِعَةُ: أَنَّهَا قَدْ تُؤْمَرُ بِخَيْرٍ، وَقَدْ تُؤْمَرُ بِشَرٍّ.

(والحاصل أنَّه يجب على الإنسان أن لا يعترض على قضاء الله وقدره، وأن لا يسُبَّه، وأن يكون مُستسلمًا لأمره الشَّرعيِّ؛ لأنَّ وأن يكون مُستسلمًا لأمره الشَّرعيِّ؛ لأنَّ هذه المخلوقات لا تملك أن تفعل شيئًا إلَّا بأمر الله.)

# [٥٩] بَابُ قَوْلِ اللّٰهِ تَعَالَى: ﴿يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْحَهِلِيَّةِ ۗ يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ قُلُ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ, لِلَّهِ ﴾ الآية

- ﴿ يَظُنُّونَ عِاللَهِ ﴾: (المُنافقون) ظنَّ الملَّة الجاهليَّة الَّتي لا يعرف الظَّانُّ فيها قدر الله وعظمته، فهو ظنُّ باطلٌ مَبنيُّ علىٰ الجهل، والظَّنُّ بالله علىٰ نوعين:
  - ان يظن بالله خيرًا وله مُتعلَّقان:

أ. مُتعلِّقٌ بما يفعله في هذا الكون؛ فهذا يجب عليك أن تحسن الظَّنَّ بالله فيه.

- ب. مُتعلَّقُ بالنِّسبة لما يفعله بك؛ يجب أن تظنَّ بالله أحسن الظَّنِّ، بشرط أن يوجد لديك ما يوجب الظَّنَّ الحسن وهو الإخلاص والمتابعة.
- أن يظن بالله سوءًا: مثل أن يظن في فعله سفهًا أو ظلمًا أو نحو ذلك، فإنه من أعظم المُحرَّمات وأقبح الذُّنوب، كما ظن المُنافقون وغيرهم غير الحقِّ.

## الدُّليل الثَّاني:

وَقَوْلُهُ: ﴿ الظَّا آنِينَ بِأَلَّهِ ظَنَ السَّوْءَ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ السَّوْءِ ﴾ الآية.

• المُراد بهم المنافقون والمُشركون فالسُّوء مُحيطٌ بهم جميعًا من كلِّ جانبٍ.

قَالَ ابْنُ الْقَيِّمِ فِي الآيةِ الْأُولَى: «فُسِّرَ هَذَا الظَّنُّ بَأَنَّهُ سُبْحَانَهُ لَا يَنْصُرُ رَسُولَهُ، وَأَنَّ مَا أَصَابَهُ لَمْ يَكُنْ بِقَدرِ اللهِ وَحِكْمَتِهِ. فَفُسِّرَ بِإِنْكَارِ أَمْ يُكُنْ بِقَدرِ اللهِ وَحِكْمَتِهِ. فَفُسِّرَ بِإِنْكَارِ الْعَدرِ، وَإِنْكَارِ أَنْ يُتِمَّ أَمْرَ رَسُولِهِ، وَأَنْ يُظْهِرَهُ عَلَىٰ الدِّينِ كُلِّهِ، وَهَذَا الْحِكْمَةِ وَإِنْكَارِ الْقَدَرِ، وَإِنْكَارِ أَنْ يُتِمَّ أَمْرَ رَسُولِهِ، وَأَنْ يُظْهِرَهُ عَلَىٰ الدِّينِ كُلِّهِ، وَهَذَا هُوَ ظُنُّ السَّوْءِ، الَّذِي ظَنَّ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُشْرِكُونَ فِي سُورَةِ الْفُتْحِ. وَإِنَّمَا كَانَ هَذَا ظَنَّ السَّوْءِ؛ لِأَنَّهُ ظَنُّ عَيْرِ مَا يَلِيتُ بِهِ سُبْحَانَهُ، وَمَا يَلِيتُ بِحِكْمَتِهِ وَحَمْدِهِ وَوَعْدِهِ الصَّادِقِ. فَمَنْ ظَنَّ أَنَّهُ يُدِيلُ الْبَاطِلَ عَلَىٰ الْحَقِّ إِذَالَةً مُسْتَقِرَّةً يَضْمَحِلُ مَعَهَا الْحَقُّ، الصَّادِقِ. فَمَنْ ظَنَّ أَنَّهُ يُدِيلُ الْبَاطِلَ عَلَىٰ الْحَقِّ إِذَالَةً مُسْتَقِرَّةً يَضْمَحِلُ مَعَهَا الْحَقُّ، الصَّادِقِ. فَمَنْ ظَنَّ أَنَّهُ يُدِيلُ الْبَاطِلَ عَلَىٰ الْحَقِّ إِذَالَةً مُسْتَقِرَّةً يَضْمَحِلُ مَعَهَا الْحَقُ، الصَّادِقِ. فَمَنْ ظَنَّ أَنَّهُ يُدِيلُ الْبَاطِلَ عَلَىٰ الْحَقِّ إِذَالَةً مُسْتَقِرَّةً يَضْمَحِلُ مَعَهَا الْحَكْمَةِ بَالِغَةٍ وَقَدَرِهِ، أَوْ أَنْكَرَ أَنْ يَكُونَ مَا جَرَىٰ: بِقَضَائِهِ وَقَدَرِهِ، أَوْ أَنْكَرَ أَنْ يَكُونَ قَدَّرَهُ لِحِكْمَةٍ بَالِغَةٍ يَسْتَعَوِّقُ عَلَيْهَا الْحَمْدَ، بَلْ زَعَمَ أَنَّ ذَلِكَ لِمَشِيئَةٍ مُجَرَّدَةٍ، فَذَلِكَ ظَنُ اللَّذِينَ كَفُرُوا،

فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ. وَأَكْثَرُ النَّاسِ يَظُنُّونَ بِاللهِ ظَنَّ السَّوْءِ فِيمَا يَخْتَصُّ بِهِمْ، وَلَا يَسْلَمُ مِنْ ذَلِكَ إِلَّا مَنْ عَرَفَ اللهَ وَأَسْمَاءَهُ وَصِفَاتِهِ، وَمُوجِبَ وَفِيمَا يَفْعَلُهُ بِغَيْرِهِمْ، وَلَا يَسْلَمُ مِنْ ذَلِكَ إِلَّا مَنْ عَرَفَ اللهَ وَأَسْمَاءَهُ وَصِفَاتِهِ، وَمُوجِبَ حِكْمَتِهِ وَحَمْدِهِ. فَلْيَعْتَنِ اللَّبِيبُ النَّاصِحُ لِنَفْسِهِ بِهَذَا، وَلْيَتُبْ إِلَىٰ اللهِ، وَيَسْتَغْفِرْهُ مِنْ ظَنَّهِ بِرَبِّهِ ظَنَّ السَّوْءِ. وَلَوْ فَتَشْتَ مَنْ فَتَشْتَ؛ لَرَأَيْتَ عِنْدَهُ تَعَنَّتًا عَلَىٰ الْقَدَرِ وَمَلاَمَةً لَهُ، وَأَنَّهُ كَانَ يَنْبُغِي أَنْ يَكُونَ كَذَا وَكَذَا، فَمُسْتَقِلٌ وَمُسْتَكِثْرٌ، وَفَتِّشْ نَفْسَكَ هَلْ أَنْتَ مَالِهِ فَإِنْ يَكُونَ كَذَا وَكَذَا، فَمُسْتَقِلٌ وَمُسْتَكِثْرٌ، وَفَتِّشْ نَفْسَكَ هَلْ أَنْتَ مَالِهِ فَإِنْ يَلَا فِإِنْ تَنْجُ مِنْ فِي عَظِيمَةٍ وَإِلَّا فَإِنِّي لَا إِحَالُكَ نَاجِيًا)».

- هذا الكلام ذكره ابن القيم وَ لَيْلَهُ في «زاد المعاد» عقيب غزوة أُحد تحت بحث الحكم والغايات المحمودة الله كانت فيها، وخلاصة ما ذكره في ظنِّ السُّوء:
  - ١. أن يظنَّ أنَّ الله يُديل الباطل على الحقِّ إدالةً مُستقرَّةً يضمحلُّ معها الحقُّ.
  - ٢. أن يُنكر كون ما جرئ بقضاء الله وقدره؛ وكيف يكون في ملكه ما لا يريد.
    - ٣. أن يُنكر أن يكون قدره لحكمةٍ بالغةٍ يستحقُّ عليه الحمد.
      - وخلاصة ما ذكره للعلاج من ظنِّ السُّوء:
    - ١. معرفة الأسماء والصِّفات معرفة حقِّ لا معرفة تحريفٍ وتأويل.
  - ٢. اهتمام العاقل بهذا حتَّىٰ يظنَّ بالله ظنَّ الحقِّ، لا ظنَّ السُّوء وظَّنَّ الجاهليَّة.
    - ٣. الرُّجوع إلى الله بالتَّوبة من المعصية إلى الطَّاعة والاستغفار.
      - ٤. أن تظنَّ بنفسك السُّوء، فالإنسان محلَّ النَّقص والسُّوء.

#### المسائل:

الأُولَىٰ: تَفْسِيرُ آيَةِ آلِ عِمْرَانَ (﴿ يَظُنُّونَ عَلَيْهَ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ﴾ والضَّمير للمنافقين) الثَّانِيةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ الْفَتْحِ (﴿ الظَّآتِينَ بِاللّهِ ظَنَ السَّوْءَ ﴾ والضَّمير للمنافقين). الثَّالِثَةُ: الْإِخْبَارُ بِأَنَّ ذَلِكَ أَنْوَاعٌ لَا تُحْصَرُ (وضابطه أن يظنَّ بالله ما لا يليق به). الثَّالِعَةُ: أَنَّهُ لَا يَسْلَم مِنْ ذَلِكَ إِلَّا مَنْ عَرَفَ الْأَسْمَاءَ وَالصِّفَاتِ وَعَرَفَ نَفْسَهُ (ففتش عنها، والحقيقة أنَّ الإنسان هو محلُّ النَّقص والسُّوء، وأمَّ الرَّبُ عَرَفَ الْأَسْمَاء الرَّبُ عَرَفَ الْمُطلَق الَّذِي لا يعتريه نقصٌ بوجه من الوجوه).

## [٦٠] بَابُ مَا جَاءَ فِي مُنْكِرِي القَدَرِ (من الكفر الأكبر)

- القدر: هو سرُّ الله في خلقه، ولا نعلمه إلَّا بعد وقوعه، ويتعلَّق بتوحيد الرُّبوبيَّة خصوصًا، وله تعلُّقُ بتوحيد الأسماء والصِّفات، والنَّاس في القدر ثلاث طوائف:
- الطَّائفة الجبريَّة: أثبتوا القدر وغَلوا فيه، حتَّىٰ سلبوا العبد اختياره وقدرته،
   وقالوا: ليس للإنسان اختيارٌ ولا قدرةٌ.
- الطَّائفة القدريَّة المُعتزلة: أثبتوا للعبد اختيارًا وقدرةً في عمله، وغَلوا في ذلك
   حتَّىٰ نفوا أن يكون لله تعالىٰ في عمل العبد مشيئةٌ أو خلقٌ.
- ٣) الطَّائفة الثَّالثة هي أهل السُّنَّة والجماعة: جمعوا بين الأدلَّة وسلكوا في طريقهم خير ملَّةٍ، فآمنوا بقضاء الله وقدره، وأثبتوا للعبد مشيئةً مربوطةً بمشيئة الله.

#### للإيمان بالقضاء والقدر فوائد عظيمةً منها:

- ١- أنَّه من تمام توحيد الرُّبوبيَّة.
- ٢- أنَّه يوجب صدق الاعتماد علىٰ الله.
- ٣- أنّه يوجب للقلب الطّمأنينة، إذا علمت أنّ ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك؛ اطمأننت بما يصيبك بعد فعل الأسباب النافعة.
  - ٤- منع إعجاب المرء بعمله إذا عمل عملًا يُشكر عليه؛ لأنَّ الله هو الَّذي منَّ عليه.
    - ٥- عدم حزنه على ما أصابه؛ لأنَّه من ربِّه عِبَرْقِكِلْ، فهو صادرٌ عن رحمةٍ وحِكمةٍ.
- ٦- أنَّ الإنسان يفعل الأسباب؛ لأنَّـ ه يؤمن بحكمة الله، وأنَّـ ه لا يُقـدِّر الأشياء إلَّا مربوطةً بأسبامها.

## الدَّليل الأوَّل:

وَقَالَ ابنُ عُمرَ: وَالَّذِي نَفْسُ ابْنِ عُمَرَ بِيَدِهِ، لَوْ كَانَ لَأَحَدِهِم مِثْلُ أُحُدٍ ذَهَبًا، ثُمَّ أَنْفَقَهُ فِي سَبيلِ اللهِ؛ مَا قَبِلَهُ اللهُ مِنْهُ، حتَّىٰ يُومِنَ بِالقَدَرِ، ثمَّ استَدلَّ بِقَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «الْإِيمَانُ: أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاليَومِ الآخِرِ، وَتُومِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ» رَوَاهُ مُسْلِمٌ.



«وَمَلائِكَتِهِ»: هم عالمٌ غيبيٌّ، خلقهم الله من نور، يُطيعونَ الله ولا يَعصونَه، لهم أرواحٌ ﴿رُوحُ ٱلقُدُسِ ﴾، وأجسادٌ ﴿جَاعِلِٱلْمَلَيْكَةِ رُسُلاً أُولِيَ أَجْنِحَةٍ مَّثَنَى وَثُلَا وُرْبَعً وَرُبُعً يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَايَشَاءُ ﴾، وعقول وقلول وبُ ﴿حَتَّى إِذَا فُرِعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾، نؤمِنُ بهم، وبما أعلَمنا اللهُ من أسمائهم (كجبريل وميكائيل وإسرافيل)، وصفاتِهم ﴿لَايَعْصُونَ ٱللهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾، وأعمالِهم (مثل حملة العرش)، والأخبار الَّتي جاءت عنهم.

يُنَصِّرَ انِهِ...».

التَّوحيد.

ٱلْخَلْقُونَ ﴾.

(وَكُتْبِهِ): يجب أن نؤمِن بأنَّها كلامُ الله حقيقة لا مجازًا، و أنَّها مُنزَّلةٌ لا مَخلوقة،
 وأنَّ الله أنزل مع كلِّ رسولٍ كتابًا، نؤمِن بها وبما أخبرَنا الله من أسمائها وأخبارها

وأحكامها إجمالًا وتفصيلًا؛ ما لم تُنسَخ، ونؤمن أنَّ القرآن ناسخٌ لجميع ما قَبله من الكتب وهي: التَّوراة - الإنجيل - الزَّبور - صحف إبراهيم و موسى السَّالِا.

- "وَرُسُلِهِ": يجب أَن نؤمِن بأنَّهم بشرٌ ليس لهم من خَصائص الرُّبوبيَّة شيءٌ، وأنَّهم عَبِيدٌ لا يُعبَدون، وأنَّ الله أرسلهم و أوحى إليهم، وأيّدهم بالآيات، وأنَّهم أدَّوا الأمانة ونَصحوا الأمَّة وبلَّغوا، وجاهدوا في الله حقَّ جهاده، نؤمن بهم، وبما أعلَمنا الله من أسمائهم وصفاتِهم وأخبارِهم، و أنَّ أوَّلَ الأنبياء آدم عَبِيلًا، وأوَّل الرُّسل نوحٌ عَبَيلًا، وخاتَم الأنبياء والرُّسل محمَّدٌ عَبِيلًا، وأنَّ الشَّرائع السَّابقة كلَّها منسوخة بشريعة محمَّد عَبِيلًا، وأولُ وا العزم خمسة دُكروا في سورتَي الشُّورى والأحزاب: (محمَّدٌ، ونوحٌ، وإبراهيم، وموسى، وعيسى).
- «وَالْيَومِ الْآخِرِ»: يَتضمَّنُ الإيمانَ بكلِّ ما أَخْبَر به النَّبيُّ ﷺ ممَّا يكون بعد المَوت، مثل: فتنة القبر، النَّفخ في الصُّور، وقيام النَّاس من قبورهم، والمَوازين، والصُّحف، والصِّراط، والحَوض، والشَّفاعة، والجَنَّة، والنَّار، ورؤية المؤمنين لربِّهم يوم القيامة وفي الجنَّة، وغيرها مِن الأمور الغيبيَّة.
  - (وَتُؤمِنَ بِالْقَدَرِ»: أعاد الفعل (تُؤمِنَ) لأنَّ الإيمان بالقدر مهمُّ، وله مراتب أربعُ:
     (عِلْمٌ، كِتابَةُ مَولَانَا، مَشِيْئَتُه \*\*\* وَخَلْقُهُ وَهُو إِيْجَادٌ وَتَكُويْنُ)

الكتابة: الإيمانُ

مأنَّ الله قد كَتَبَ

مقادير كلِّ شيءٍ

إلىٰ أن تقومَ

السَّاعةُ، والدَّليل:

﴿ وَمَامِنُ غَآبِبَةٍ فِي

ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا

فِي كِنَابِ مُّبِينٍ ﴾.

العلم: الإيمانُ بأنَّه يُتَكُلُّ عَلِمَ كُلَّ شيء جملة وتفصيلًا، والدَّليل قوله تعالىٰ: ﴿يَعَلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلُفَهُمْ ﴿ ...

المشيئة: الإيمانُ الله بأنَّ ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، وأنَّ لم يكن، وأنَّ للعَبدِ مشيئة للعَبدِ مشيئة تحت داخلة تحت مشيئة الله: ﴿وَمَا لَشَاءَ أُللَهُ أَن يَشَاءَ أُللَهُ أَن يَشَاءَ أُللَهُ أَن يُشَاءَ أُللَهُ أَن يُسْأَعَ أَن يُسْأَعَ أَن يُسْأَعَ أُللَهُ أَن يُسْأَعَ أُللَهُ أَن يُسْأَعَ أُللَهُ أَن يُسْأَعَ أُللَهُ أَن يُسْأَعُ أَن يُسْأَعُ أَن يُسْأَعُ أَن يُشْأَعُ أَلِهُ أَن يُسْأَعُ أُللَهُ أَن يُسْأَعُ أَ

الخلق: فما من

شيءٍ إلَّا الله

خالقه ومُدبِّره

و ذو سلطانه،

حتىيٰ فعل

المخلوق

## الدُّليل الثَّاني إلى الرَّابع:

[1] وَعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ؛ أَنَّه قَالَ لِابْنِهِ: يَا بُنيَّ؛ إِنَّكَ لَنْ تَجِدَ طَعْمَ الْإِيْمَانِ حَتَّىٰ تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحْطِئَكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَيَّيْ يَقُولُ: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ القَلَمُ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ، فَقَالَ: رَبِّ! وَمَاذَا أَكْتُبُ؟ اللهِ عَيَّيْةِ يَقُولُ: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ القَلَمُ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ، فَقَالَ: رَبِّ! وَمَاذَا أَكْتُبُ؟ قَالَ: اكْتُبْ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّىٰ تَقُوْمَ السَّاعَةُ»، يا بُنيَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَيَيِّةٍ يقولُ: «مَنْ مَاتَ عَلَىٰ غَيْرِ هَذَا فَلَيْسَ مِنِي يَلَكَ السَّاعَةِ بِمَا هُو كَائِنٌ إِلَىٰ يَوْمِ القِيَامَةِ». القَلَمُ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ، فَجَرَىٰ فِي تِلَكَ السَّاعَةِ بِمَا هُو كَائِنٌ إِلَىٰ يَوْمِ القِيَامَةِ».

[٣] وَفِي رِوَايَةٍ لِابْنِ وَهْبٍ: قَالَ رَسُولُ اللهُ ﷺ: «فَمَنْ لَمْ يُؤمِنْ بِالْقَدَرِ خَيرِهِ وشرِّهِ؛ أَحْرَقَهُ اللهُ بِالنَّارِ».

[1] وَفِي «الْـمُسْنَدِ» وَ «السُّنَنِ» عَنِ ابْنِ الدَّيْلَمِيِّ؛ قَالَ: أَتَيْتُ أُبِيَّ بنَ كَعْبٍ، فَقُلْتُ: فِي نَفْسِي شَيْءٌ مِنَ القَدَرِ، فَحَدِّثْنِي بِشَيءٍ لَعَلَّ اللهُ يُذْهِبُهُ مِنْ قَلْبِي، فَقَالَ: «لَـوْ أَنفَقْتَ مِثَلَ أُحْدِ ذَهَبًا، مَا قَبِلَهُ اللهُ مِنْكَ؛ حَتَّىٰ تُؤمِنَ بِالقَدَرِ، وَتَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَـمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، وَلُوْ مِتَّ عَلَىٰ غَيْرِ هَـذَا لَكُنْتَ مِنْ أَهْلِ لِيُحْطِئَكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، وَلُوْ مِتَّ عَلَىٰ غَيْرِ هَـذَا لَكُنْتَ مِنْ أَهْلِ لِيُحْدِيثُ مَعْودٍ، وَحُذَيفة بْنَ الْيَمَانِ، وَزَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ؛ فَكُلُّهُمْ كَدُنْ بِمِثْلُ ذَلِكَ عَنِ النَّبِيِّ عَيْقِهِ، حَدِيثٌ صَحِيحٌ، رَواهُ الحَاكِمُ فِي «صَحيحِه».

- (حَتَّىٰ تَعْلَمَ»: وقد أشار الله تعالىٰ إلىٰ هذا المعنىٰ في قوله: ﴿مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِ
   ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتَبِ مِن قَبِّلِ أَن نَبْراً هَآ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ ﴿ اللّهُ لَا يَعِبُكُمُ اللّهِ يَسِيرٌ ﴿ اللّهُ لَا يُعِبُكُمُ لَا عُنَى مَا فَاتَكُمُ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا ءَا تَهُ حَمُّ وَٱللّهُ لَا يُحِبُكُمُ لَا مُغْتَالِ فَخُورٍ
   (١٠) ﴿ الحديد].
- «يَا بُنيَّ»: فيه ملاطفة الأبناء بالموعظة، وأنَّه ينبغي أن يُلقَّن الأبناءُ الأحكام بأدلَّتها: [١] لتُعوِّد ابنك على اتباع الأدلَّة، [٢] ولتُربيه على مَحبَّة الرَّسول ﷺ.
- «فِي نَفْسي شَيْءٌ»: ما وقع في نفس الدَّيلميِّ دليلُ علىٰ خطر مُجالسة أهل البدع الَّذين شكَّكوا في القدر، والشُّبهة تُدفَع بالنَّقل فيُزيلُها، ولا تُدفع بالعقل فيَزيدُها.
  - «القَلَمُ»: فيها روايتان بالضَّمِّ والفتح:

١- بالضّم: يكونُ المعنىٰ أنَّ أوَّل ما خلق الله هو القلم بالنِّسبة لما نُشاهده فقط من المخلوقات؛ كالسَّموات والأرض، فهي أوَّليَّةُ نسبيَّةٌ، قال ابن القيِّم رَخِيَللهُ: وَالنَّاسُ مُخْتَلِفُونَ فِي الْقَلَم الَّذِي كُتِبَ الْقَضَاءُ بِهِ مِنَ السَّيَّانِ هَلْ كَانَ قَبْلَ الْعَرْش أَوْ هُو بَعْدَهُ قَوْلانِ عِنْدَ أَبِي الْعَلَا الْهَمَذَانِي هَلْ كَانَ قَبْلَ الْعَرْش أَوْ هُو بَعْدَهُ قَوْلانِ عِنْدَ أَبِي الْعَلَا الْهَمَذَانِي وَالْحَتَّقُ أَنَّ الْعَرْش قَبْلُ لِأَنَّهُ قَبْلَ الْكِتَابَةِ كَانَ ذَا أَرْكَانِ عَلَى اللهُ أَمْ القلم أن يكتب عند أوَّل خلقه له.
 ٢- بالنَّصب: فيكون المعنىٰ أنَّ الله أمر القلم أن يكتب عند أوَّل خلقه له.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: بَيَانُ فَرْضِ الْإِيمَانِ بِالْقَدَرِ.

واستجاب).

الثَّانِيَةُ: بَيَانُ كَيْفَيَّةِ الْإِيمَانِ (بالقدر بأن نؤمن بمراتبه الأربعة).

الثَّالِثَةُ: إِحْبَاطُ عَمَل مَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِهِ (فهو كافرٌ كفرًا أكبر).

الرَّابِعَةُ: الْإِخْبَارُ أَنَّ أَحَدًا لَا يَجِدُ طَعْمَ الْإِيمَانِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَ بِهِ.

السَّابِعَةُ: بَرَاءَتُهُ عَلَيْكُ مِمَّنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِهِ (فهو كافرٌ كُفرًا مُخرجًا عن الملَّة).

الثَّامِنَةُ: عَادَةُ السَّلَفِ فِي إِزَالَةِ الشُّبْهَةِ بِسُؤَالِ الْعُلَمَاءِ (وجواز سؤال أكثر من عالم للتَّثبُت لا لتتبُّع الرُّخص).

التَّاسِعَةُ: أَنَّ الْعُلَمَاءَ أَجَابُوهُ بِمَا يُزِيلُ عَنْهُ الشَّبْهة، وَذَلِكَ أَنَّهُمْ نَسَبُوا الْكَلامَ إِلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهَ فَقَطْ (وبهذا تزول الشَّبهة تمامًا عند المُؤمن، ولا مانع أن تأتي بالأدلَّة العقليَّة أو الحِسِّيَّة من أجل أن تُقنع الخصم وتُطَمْئِن المُوافق، وفيه دليلٌ رابعٌ وهو دليل الفطرة).

# [٦١] باب ما جاء في المصورين (من الوعيد الشديد)

١- في التَّصوير خلقٌ وإبداعٌ يكون به المُصوِّر مشاركًا لله في ذلك الخلق والإبداع.

٢- أوَّل شركٍ وقع في الأرض في قوم نوح كان سببه التَّصاوير والتَّماثيل.

## الدُّليل الأوُّل إلى الخامس:

[١] عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَجَالِتُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيلَةٍ: «قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذَهَبَ يَخُلُتُ كَخَلْقِي، فَلِيَخْلُقُوا ذَرَّةً، أَوْ لِيعْخُلُقُوا حَبَّةً، أَوْ لِيعْخُلُقُوا شَعِيرَةً»،

[٢] وَلَهُمَا عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْكَةُ قَالَ: «أَشَدُّ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ: الَّذِينَ يُضَاهِئُونَ بِخَلْقِ اللهِ».

[٣] وَلَهُمَا عَنِ ابْنِ عَبَّاس: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «كُلُّ مُصَوِّر فِي النَّار؛

يُجْعَلُ لَهُ بِكُلِّ صُورَةٍ صَوَّرَهَا نَفْسُ يُعَذَّبُ بِهَا فِي جَهَنَّمَ». [٤] وَلَهُمَا عَنْهُ مَرْفُوعًا: «مَنْ صَوَّرَ صُورَةً فِي الدُّنْيَا؛ كُلِّفَ أَنْ يَنْفُخَ فِيهَا الرُّوحَ،

[٥] وَلِـمُسْلِّم عَنْ أَبِي الْهَيَّاج؛ قَالَ: قَالَ لِي عَلِيُّ: (أَلَا أَبْعَثُكَ عَلَىٰ مَا بَعَثَنِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللهِ عَيَا اللهِ عَيَا اللهِ عَيَا اللهِ عَلَيْهِ؟: «أَنْ لا تَدَعَ صُورَةً إلَّا طَمَسْتَهَا، وَلا قَبْرًا مُشْرِفًا إلَّا سَوَّيْتَهُ»).

- عقوبة المُصوِّر: [١] أنَّه أشدُّ النَّاس عذابًا أو من أشدِّهم عذابًا. [٢] أنَّه مَلعونٌ. [٣] أنَّ الله يجعل له في كلِّ صورةٍ نفسًا يُعذَّب ما في نار جهنَّم. [٤] أنَّه في النَّار.
  - [٥] أنَّه يُكلَّف أن ينفخ فيها الرُّوح وليس بنافخ.
  - [٦] لا أحد أظلم منه في هذا الباب، أو أنَّه في قُمَّة الظُّلم.
- «طَمَسْتَهَا»: إن كانت مُلوَّنةً بوضع لونٍ آخر يزيل معالمها، وإن كانت تمثالًا فإنَّـه يُقطع رأسه، وإن كانت مَحفورةً فيُحفر على وجهه حتَّى لا تتبيَّن معالمُه، فالطَّمس يختلف، وظاهر الحديث سواءٌ كانت تُعبَد من دون الله أو لا.
  - «مُشْرِفًا»: أي عاليًا، «سَوَّ يْتَهُ» له معنيان:

[١] جعلته حسنًا على ما تقتضيه الشَّريعة. [٢] سوَّيته بما حوله من القبور. أقسام اقتناء الصُّور:

- ١- لتعظيم المُصوَّر؛ فهذا حرامٌ بلا شكً؛ لأنَّ تعظيم ذوي السُّلطة باقتناء صورهم تَلْمٌ في الرُّبوبيَّة، وتعظيم ذوي العبادة باقتناء صورهم ثلمٌ في جانب الألوهيَّة.
  - ٢- للتَّمتُّع بالنَّظر إليها أو التَّلذُّذ بها؛ فهذا حرامٌ لما فيه من الفتنة.
  - ٣- للذِّكري حنانًا أو تلطَّفًا كالَّذين يُصوِّرن صغار أو لادهم، وهذا حرامٌ.
- ٤- أن يُلجأ إلى إقتنائها إلجاءً؛ كالصُّور الَّتي في النُّقود والبطاقات الشَّخصيَّة، فهذا لاَ إثم فيه؛ لأنَّه لا يمكن التَّحرُّز منه.
- ٥- لكونها تبعًا لغيرها لا رغبةً فيها إطلاقًا: كالصُّور الَّتي في الصُّحف، فهذا لا بأس به لكن إن أمكن طمسها بلا حرج ولا مشقَّةٍ فهو أولىٰ.
- ٦- أن تكون مُهانةً مُلقاةً في المزابل أو مفترشةً أو موطوعةً فلا بأس به، ولا يُلحق بذلك اللّباس الّذي فيه الصُّور.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: التَّغْلِيظُ الشَّدِيدُ فِي الْمُصَوِّرِينَ.

الثَّانِيَةُ: التَّنْبِيهُ عَلَىٰ العِلَّةِ، وَهُو تَرْكُ الأَدَبِ مَعَ اللهِ، لِقَوْلِهِ: (وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذَهَبَ يَخْلُقُ كَخَلْقِي» (فهو مسيءٌ للأدب مع الله كمن ضادَّه في شرعه، فلا أحد أظلم منه). الثَّالِثَةُ: التَّنْبِيهُ عَلَىٰ قُدْرَتِهِ وَعَجْزِهِمْ؛ لِقَوْلِهِ: (فَلْيَخْلُقُوا ذَرَّةً أَوْ شَعِيرَةً» (لأنَّ الله خلق أكبر من ذلك وهم عجزوا عن خلق الذَّرَة أو الشَّعيرة).

الرَّابِعَةُ: التَّصْرِيحُ بِأَنَّهُمْ أَشَدُّ النَّاسِ عَذَابًا.

الْحَامِسَةُ: أَنَّ اللهَ يَخْلُقُ بِعَدَدِ كُلِّ صُورَةٍ نَفْسًا يُعَذَّبُ بِهَا فِي جَهَنَّمَ.

السَّادِسَةُ: أَنَّهُ يُكَلَّفُ أَنْ يَنْفُخَ فِيهَا الرَّوحَ (من أشقِّ العقوبات).

السَّابِعَةُ: الأَمْرُ بِطَمْسِهَا إِذَا وُجِدَتْ (وفيه الجمع بين فتنة التَّماثيل وفتنة القُبور؛ لأنَّ في كلَّ منهما وسيلةً إلى الشِّرك، وإثبات العذاب يوم القيامة، وأنَّ الجزاء من جنس العمل، ووقوع التَّكليف في الآخرة بما لا يُطاق على وجه العقوبة).

# [٦٢] بَابُ مَا جَاءَ فِي كَثْرَةِ الْحَلِفِ (من الوعيد تعظيمًا لله)

# الدَّليل الأوَّل:

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَٱحۡفَظُوٓا أَيۡمَنَنَّكُمْ ﴾.

## مراتب حفظ اليمين:

بأن لا يحلف بغير الله حفظها انتهاءً: بإخراج الكفَّارة بعد الحنث. حفظها وسطًا: بعدم الحنث فيها، إلَّا ما استثني.

حفظها ابتداءً: بعدم كثرة الحلف.

## الدُّليل الثَّاني إلى السَّادس:

[٢] عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَعَالِثُكُهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَالَةٍ يَقُولُ: «الْحَلِفُ مَنْفَقَةٌ لِلسِّلْعَةِ، مَمْحَقَةٌ لِلسِّلْعَةِ، مَمْحَقَةٌ لِلْكَسْبِ»، أَخْرَجَاهُ.

[٣] وَعَنْ سَلْمَانَ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «ثَلَاثَةٌ لا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ، وَلا يُوزَكِّيهِمْ، وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ: أُشَيْمِطٌ زَانٍ، وَعَائِلٌ مُسْتَكْبِرْ، وَرَجُلُ جَعَلَ اللهَ بِضَاعَتَهُ؛ لا يَشْتَرِي إِلَّا بِيَمِينِهِ، وَلا يَبِيعُ إِلَّا بِيَمِينِهِ»، رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ بِسَنَدٍ صَحِيح.

[٤] وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ نَعَالَيْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنِهِ قَرْنِهِ قَرْنِهِ أَنْ اللهِ عَلَيْهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ - قَالَ عِمْرَانُ: فَلاَ أَدْرِي أَذَكَرَ بَعْدَ قَرْنِهِ مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا! -، ثُمَّ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَوْمًا يَشْهَدُونَ وَلَا يُسْتَشْهَدُونَ، وَيَخُونُونَ وَلا يُسْتَشْهَدُونَ، وَيَخُونُونَ وَلا يُؤْتَمَنُونَ، وَيَنْذُرُونَ وَلا يُوفُونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِمُ السِّمَنُ».

[٥] وَفِيهِ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ يَجِيءُ قَوْمٌ تَسْبِقُ شَهَادَةُ أَحَدِهِمْ يَمِينَهُ، وَيَمِينَهُ شَهَادَتَهُ». [٦] قَالَ إِبْرَاهِيمُ: «كَانُوا يَضْرِبُونَنَا عَلَىٰ الشَّهَادَةِ وَالْعَهْدِ وَنَحْنُ صِغَارٌ».

- «مَنْفَقَةٌ»: أي ترويجٌ للسِّلعة، «مَمْحَقةٌ»: أي مَتلفةٌ للكسب.
- «وَلَا يُزَكِّيهِمْ»: يوم القيامة لا يوثِّقهم ولا يعدِّلهم ولا يشهد عليهم بالإيمان.
- «أُشَيْمِطُ)»: هُو الَّذي اختلط سواد شعره ببياضه لكبر سنّه، وقد بردت شهوته،
   «عَائِلُ»: فقيرٌ، «مُسْتَكْبُرٌ» عن الحقّ وعلىٰ الخلق.
  - «لا يَشْتَرى إلّا بِيَمِينِهِ»: فكثرة أيمانه تُشعر باستخفافه واستهانته باليمين.
    - «وَلا يُسْتَشْهَدُونَ»: إمَّا يتسرَّعون في الشَّهادة أو يشهدون شهادة الزُّور.
    - «تَسْبِقُ شَهَادَةُ أَحَدِهِمْ يَمِينَهُ»: [١] لقلّة الثّقة بهم لا يشهدون إلّا بيمينٍ.
       [٢] أو أنّه كنايةٌ عن كون هؤ لاء لا يُبالون بالشّهادة ولا باليمين.

### المسائل:

الْأُولَىٰ: الْوَصِيَّةُ بِحِفْظِ الْأَيْمَانِ.

الثَّانِيَةُ: الْإِخْبَارُ بأَنَّ الْحَلِفَ مَنْفَقَةٌ لِلسِّلْعَةِ، مَمْحَقَةٌ لِلْبَرَكَةِ.

الثَّالِثَةُ: الْوَعِيدُ الشَّدِيدُ فِيمَنْ لَا يَبِيعُ إلَّا بِيَمِينِهِ، وَلَا يَشْتَرِي إلَّا بِيَمِينِهِ.

الرَّابِعَةُ: التَّنْبِيهُ عَلَىٰ أَنَّ الذَّنْبَ يَعْظُمُ مَعَ قِلَّةِ الدَّاعِي.

الْخَامِسَةُ: ذَمُّ الَّذِينَ يَحْلِفُونَ وَلَا يُسْتَحْلَفُونَ (إلَّا للحاجة أو إذا اقتضته المصلحة).

السَّادِسَةُ: ثَنَاؤُهُ ﷺ عَلَىٰ الْقُرُونِ الثَّلاثَةِ أَوْ الْأَرْبَعَةِ، وَذِكْرُ مَا يَحْدُثُ بَعْدَهُمْ.

السَّابِعَةُ: ذَمُّ الَّذِينَ يَشْهَدُونَ وَلَا يُسْتَشْهَدُونَ (ويخونون ولا يُؤتَمنون، وينذرون ولا يوفون، واللَّذين يتعاطون أسباب السِّمن ويغفلون عن سِمن القلب بالإيمان والعلم).

- الثَّامِنَةُ: كَوْنُ السَّلَفِ يَضْرِبُونَ الصِّغَارَ عَلَىٰ الشَّهَادَةِ وَالْعَهْدِ (تعظيمًا للعهد والشَّهادة وعناية منهم بتربية أولادهم، ويُشترط لجواز ضرب الصَّغير:
  - ١. أن يكون الصَّغير قابلًا للتَّأديب؛ فلا يُضرب من لا يعرف المُراد بالضَّرب.
    - ٢. أن يكون التَّأديب ممَّن له ولايةٌ عليه.
    - ٣. أن لا يُسرف في ذلك كمِّيَّةً أو كيفيَّةً أو نوعًا أو مَوضعًا أو غير ذلك.
      - ٤. أن يقع من الصَّغير ما يستحقُّ التَّأديب عليه.
      - ٥. أن يقصد تأديبه لا الانتقام لنفسه، وإلَّا كان منتصرًا لنفسه.)

# [٦٣] بَابُ مَا جَاءَ فِي ذِمَّةِ اللَّهِ وَذِمَّةٍ نَبِيِّهِ (الإخلاص والمتابعة)

عدم الوفاء بعهد الله تَنَقُّصُ له، وهذا مُخِلُّ بالتَّوحيد، فتعظيم الله يجب أن يكون في التَّعامل مع النَّاس ولو كانوا كُفَّارًا، ولو في أعصب الحالات، وهو الجهاد في سبيل الله، فيُحكِّم الشَّريعة ويُعظِّم ذمَّة الله وذمَّة نبيِّه ﷺ.

## الدُّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] وَقَـوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهَدِ ٱللَّهِ إِذَا عَهَدَتُمْ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ وَوَاللَّهُ اللَّهِ عَهَدَتُمُ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ وَوَا عَهَدَتُمُ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ وَوَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالَةُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَ

[7] وَعَنْ بُرِيْدَةَ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا أَمَّرَ أَمِيرًا عَلَىٰ جَيْسٍ أَوْ سَرِيَّةٍ أَوْصَاهُ فِي خَاصَّتِهِ بِتَقْوَىٰ اللهِ، وَبِمَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا، فَقَالَ: «اغْزُوا بِاسْمِ اللهِ، قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ مَنْ كَفَرَ بِاللهِ، اغْزُوا وَلا تَغُلُّوا، وَلا تَمْقَلُوا، وَلا تُمَقِّلُوا وَلِيلًا، وَإِذَا لَقِيتَ عَدُوّكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إِلَىٰ ثَلَاثِ خِصَالٍ — أَوْ: خِلَالٍ — فَا اَيَتُهُنَّ وَإِذَا لَقِيتَ عَدُوّكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إِلَىٰ ثَلاسُالُم، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبُلْ مِنْهُمْ، وَكُفَّ عَنْهُمْ، أَنَّ ادْعُهُمْ إِلَىٰ الإسْلام، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ، وَكُفَّ عَنْهُمْ، أَلَىٰ الإسلام، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ، فَمُ اللهِ مُهَا حِرِينَ، وَأَخِرُهُمْ أَنَّهُمْ إِلَىٰ الْإَسْلام، فَإِنْ أَبَوا أَنْ يَتَحَوَّلُوا مِنْهُمْ، فَلَوْ الْمَنْ مِنْ اللهُمُ اللهِ مُقَالِم الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ أَبَوا الْمَهُمُ إِلَىٰ الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ أَبُوا الْمِنْهَا؛ فَلَهُمْ مَا عَلَىٰ الْمُهُمُ اللهِ مَعْلَوا أَنْ يَتَحَوَّلُوا مِنْها؛ فَلَهُمْ مَا عَلَى الْسُمُهاجِرِينَ، فَإِنْ أَبُوا أَنْ يَتَحَوَّلُوا مِنْها؛ فَلَهُمْ مَكُمُ أَنَّهُمْ أَنْهُمْ مَكُولُوا مَنَعَ اللهُ مَعْلَى الْمُهُمُ الْحِرْيةَ فَلِي فَعَلُوا فَلْمُ مَا عَلَىٰ الْمُهُمُ وَكُفَّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَالِلهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَالِلْهُمْ وَلَى الْمُنْ مُولِكُ أَنْ تُبْوَلُهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَالَلْهُمْ وَلَى اللهِ وَذِمَّةَ فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَالِلهُمْ وَلَى أَنْ مُرْالِهُمْ عَلَى حُكْمُ اللهِ وَذِمَّةَ أَبْولِهُمْ عَلَى مُكْمُ وَا ذَمَمَكُمْ وَوَمَّةَ فَيْرِقُولُوا فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَكُونَ أَنْ مُؤْلُولُ أَنْ مُولُوا فَالْمُولُولُ أَنْ مُؤْلُولُ أَنْ مُؤْلُولُ أَنْ مُؤْلُولُ أَنْ مُؤْلُولُ أَنْ مُؤْلُولُولُ أَنْ مُؤْلُولُ عَلَى حُكْمَ اللهِ فَلَا مُعْمَا اللهِ فِيهِمْ أَمْ لاسُ وَلَكُمْ وَلُولُولُ أَل

- «جَيْشِ»: الجيش ما زاد على أربعمائة رجل.
  - «أو سَريَّةٍ»: السَّريّة دون الأربعمائة.
- «اغْزُوا باسْم اللهِ»: [١] مُستَعينين بالله، [٢] افتتحوا الغزو باسم الله.
  - «فِي سَبِيلِ اللهِ»: تشمل النّيّة والعمل.
- «مَنْ كَفَرَ بِاللهِ»: لا تقاتل النّاس عصبيّةً أو قوميّةً أو وطنيّةً، قاتلهم لمصلحتهم وهي إنقاذهم من النّار، والكفر مداره على أمرين: الجحود والاستكبار.
  - «وَلا تَغُلُّوا»: أن يكتم شيئًا من الغنيمة فيختص به، وهو من الكبائر.
  - ولا تَغْدِرُوا»: إذا عهدنا لا نخون، والغدر بلا عهد يجوز؛ لأنَّ الحرب خدعة.
- «وَلا تُمَثِّلُوا»: التَّشويه بقطع بعض الأعضاء لا حاجة إليه؛ لأنَّه انتقامٌ في غير محلِّه، إلَّا إذا مثَّلوا بنا.
- «وَلِيدًا»: فلا نقتل الصِّغار ولا النِّساء ولا الشُّيوخ ولا العُبَّاد ولا المرضى، إلَّا أن يقاتلوا أو يُحرِّضوا على القتال، أو يكون لهم رأيٌ في الحرب.
  - (عَدُوَّكَ): تَهييجًا لقتالهم، والعدوُّ يُخذِّلك ويبتعد عنك ويتعدَّىٰ عليك.
    - «الْغَنِيمَةِ»: ما أُحذ من أموال الكُفّار بقتالِ أو ما أُلحق به.
  - «وَالْفَيْءِ»: ما يُصرف لبيت المال، كخُمس خُمس الغنيمة والخراج والجزية.
  - «إلَّا أَنْ يُجَاهِدُوا»: إذا أسلموا وجاهدوا فلهم ما للمسلمين من الغنيمة والفيء.
- «الْجِزْيَةَ»: هي مالٌ مدفوعٌ من غير المسلم عوضًا عن حمايته وإقامته بدار المسلمين، وفيه جواز أخذ الجزية من غير اليهود والنّصاري والمجوس.

## ما نفعله مع المُعاهَدين؛

هد إذا الفهد يسقط العهد يسقط العهد يسقط العهد يسقط العهد ويحلُّ قتالهم: ﴿ وَإِن نَكْتُوْا أَيْمَنَهُم مِّنَ اللهِ مَ اللهِ مَ اللهِ مَ اللهِ مَ اللهُ عَلَيْكُوْا أَيْمَنَهُم مِّنَ اللهُ مَ اللهُ ال

إذا تردَّدنا في العهد نردُّه عليهم: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ عليهم : ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مَا يُؤِدُ مِن قَوْمٍ خِيانَةً فَانْبُذُ

يجب الوفاء بالعهد إذا استقاموا هم عليه: ﴿فَمَا السَّتَقَامُوا لَكُمُ اللَّهُمُ ﴿. فَأَسْتَقِيمُوا لَكُمُ ﴿.

| ما يفعله الكُفَّار عند قتائهم للمسلمين     | ما يفعله المسلمون في جهادهم للكُفَّار                                |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| قتل الأطفال والنِّساء والعباد والمرضى.     | تحريم قتل الأطفال والنِّساء والعباد<br>والمرضئ.                      |
| قتالهم للدُّنيا.                           | قتالهم لمصلحتهم (إنقاذهم من النَّار).                                |
| كثيرًا ما ينقضون العهود.                   | يوفون لهم بالعهود.                                                   |
| لا يحصل منهم التَّنبيه إذا حصل شيءٌ من     | إذ نقض الكُفَّار العهد نبَّهوهم علىٰ انتهاء                          |
| المسلمين.                                  | العهد.                                                               |
| يغدرون.                                    | لا يغدرون.                                                           |
| يُمثِّلون بالقتليٰ دون أن يُمثَّل بقتلاهم. | لا يمثِّلون بالقتليٰ إلَّا إذا مُثِّل بقتلاهم.                       |
| لا دعوة عندهم أصلًا.                       | لا يُقاتلونهم حتَّىٰ يخيِّروهم بين الإسلام<br>أو الجزية أو القتال.   |
| أحكامهم مَبنيَّةٌ على الظُّلم.             | يعدلون في الحكم ولا يظلمون.                                          |
| لم يقتل النبي ﷺ إلا واحدًا                 | عدد القتلى من بعثته ﷺ إلىٰ وفاته لم<br>يتجاوز الألف في جميع الغزوات. |
|                                            | لم يُقتل طفلٌ أو امرأةٌ أو شيخٌ.                                     |

### المسائل:

الْأُولَىٰ: الْفَرْقُ بَيْنَ ذِمَّةِ اللهِ وَذِمَّةِ نَبِيِّهِ، وَذِمَّةِ الْـمُسْلِمِينَ.

الثَّانِيَةُ: الْإِرْشَادُ إِلَىٰ أَقَلِّ الْأَمْرَيْنِ خَطَرًا.

الثَّالِثَةُ: قَوْلُهُ: «أُغْزُوا بِاسْمِ اللهِ فِي سَبِيلِ اللهِ» (وجوب الغزو مع الاستعانة بالله والإخلاص والتَّمشِّي على شرعه).

الرَّابِعَةُ: قَوْلُهُ: «قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللهِ» (وعلَّة قتالهم الكفر).

الْخُامِسَةُ: قَوْلُهُ: «اِسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَاتِلْهُمْ» (ولا يعتمد الإنسان على حوله وقوَّته).

السَّادِسَةُ: الْفَرْقُ بَيْنَ حُكْمُ اللهِ وَحُكْم الْعُلَمَاءِ.

السَّابِعَةُ: فِي كَوْنِ الصَّحَابِِيِّ يَحْكُمُ عَٰنْدَ الْحَاجَةِ بِحُكْمٍ؛ لَا يَدْرِي أَيُوَافِقُ حُكْمَ اللهِ أَمْ لَا؟ (وهذا ليس خاصًا بالصَّحابة، بل حتَّىٰ من بعدهم).

# [٦٤] بَابُ مَا جَاءَ في الإقْسَام عَلَى اللَّهِ (التَّألِّي على الله)

من تألَّىٰ علىٰ الله فقد أساء الأدب معه وتحجَّر فضله وأساء الظَّنَّ به، وكلُّ هـذا يُنافي كمال التَّوحيد، ورُبَّما نافىٰ أصل التَّوحيد؛ فالتَّألِّي علىٰ من هو عظيمٌ تَنقُّصٌ.

### أقسام الإقسام على الله عَبْزُوَّاكُ:

جائزٌ: أن يُقسم بما أخبر الله به ورسوله من نفي وإثبات، فيه دليلٌ على يقينه، (والله؛ ليُشفّعنَّ الله نبيَّه في الخلق يوم القيامة).

جائزٌ، أن يُقسم علىٰ ربَّه لقوَّة رجائه وحسن ظنِّه بربِّه، بشرط أن يكون له عملٌ صالحٌ؛ كما في قصَّة أنس بن النَّضر ﷺ.

مُحرَّمٌ ويوشك أن يحبط العمل: أن يكون الحامل له هو الإعجاب بالنَّفس، وتحجُّر فضل الله وسوء الظَّنِّ به تعالىٰ.

## الدُّليل الأوَّل والثَّاني:

[١] عَنْ جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِ اللهِ تَعَالَٰتُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «قَالَ رَجُلُ: وَاللهِ لا يَغْفِرُ اللهُ عَنَّهَ اللهُ لِفُلانِ؟ إِنِّي قَدْ خَفَرْتُ اللهُ لِفُلانِ؟ إِنِّي قَدْ خَفَرْتُ اللهُ لِفُلانِ؟ إِنِّي قَدْ خَفَرْتُ لَهُ أَغْفِرَ لِفُلانِ؟ إِنِّي قَدْ خَفَرْتُ لَهُ، وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ »، رَوَاهُ مُسْلِمٌ، [٢] وَفِي حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةً: أَنَّ الْقَائِلَ رَجُلُ لَهُ، وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ »، رَوَاهُ مُسْلِمٌ، [٢] وَفِي حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةً: أَنَّ الْقَائِلَ رَجُلُ عَلَيْهُ وَآخِرَتَهُ».

- ﴿ لَا يَغْفِرُ اللهُ لِفُلَانٍ »: يدلُّ على اليأس من رَوح الله، واحتقار عباد الله، والعُجب.
  - «يَتَأَلَّىٰ عَلَى »: يتحجَّر فضلى ونعمتى أن لا أغفرلمن أساء من عبادي.

### المسائل:

الْأُولَىٰ: التَّحْذِيرُ مِنَ التَّأَلِّي عَلَىٰ اللهِ.

الثَّانِيَةُ: كَوْنُ النَّارِ أَقْرَبَ إِلَىٰ أَحَدِنَا مِنْ شِرَاكِ نَعْلِهِ. الثَّالِثَةُ: أَنَّ الجَنَّةَ مِثْلُ ذَلِكَ. الثَّانِيَةُ: فَيهِ شَاهِدُ لِقَولِهِ: «إِنَّ الرَّجُلَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمَةِ ...» إِلَىٰ آخِرِهِ. الخَامِسَةُ: أَنَّ الرَّجُلَ قَدْ يُغْفَرُ لَهُ بِسَبَبِ هُوَ مِنْ أَكْرَهِ الأَّمُورِ إِلَيْهِ.

# [٦٥] بَابُ لا يُسْتَشْفَعُ بِاللَّهِ عَلَى خَلْقه (لكمال عظمته)

الاستشفاع بالله على خلقه تنقُّصُ لله؛ لأنَّه جعل مرتبة أدنى من مرتبة المشفوع إليه.

## الدَّليل الأوَّل:

عَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ قَالَ: جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى النَّبِيِّ عَيْقَةٍ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ نُهِكَتِ الأَنْفُسُ، وَجَاعَ الْعِيَالُ، وَهَلَكَتِ الأَمْوَالُ، فَاسْتَسْقِ لَنَا رَبَّكَ، فَإِنَّا نَسْتَشْفِعُ بِاللهِ عَلَيْكَ، وَبِكَ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَيْكَ، وَبِكَ عَلَىٰ اللهِ، فَقَالَ النَّبِيُ عَيَقَةٍ: «سُبْحَانَ الله!» شَبْحَانَ الله!»، فَمَا زَالَ يُسَبِّحُ حَتَّىٰ وَبِكَ عَلَىٰ اللهِ الله عَلَىٰ اللهِ أَعْظَمُ مِنْ عُرِفَ ذَلِكَ فِي وُجُوهِ أَصْحَابِهِ، ثُمَّ قَالَ: «وَيْحَكَ أَتَدْرِي مَا الله ؟ إِنَّ شَأْنَ اللهِ أَعْظَمُ مِنْ ذَلِكَ، إِنَّهُ لَا يُسْتَشْفَعُ بِاللهِ عَلَىٰ أَحَدِ...»، وذَكَرَ الْحَدِيثَ، رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

- «نُهكَتِ»: ضعفت، «وَهلَكتِ الأَمْوَالُ»: من قلَّة المطر، والخصب.
- · ﴿ فَاسْتَسْقِ»: اطلب من الله أن يسقينا، وهذا يصحُّ ممَّن تُرجى إجابته بدون افتقارٍ.
- «نَسْتَشْفِعُ بِاللهِ عَلَيْكَ»: أي نجعله واسطة بيننا وبينك لتدعو الله لنا، وهذا يقتضي
   أنَّه جعل مرتبة الله أدني من مرتبة الرَّسول ﷺ، وهذا مُنكرٌ.
  - «شُبْحَانَ اللهِ!، شُبْحَانَ اللهِ!»: استعظامًا لهذا القول، وإنكارًا له، وتنزيهًا لله عَبَوَكُكْ.
    - «وَيْحَكَ»: أترحَّم لك وأحنُّ عليك.

### المسائل:

الْأُولَىٰ: إِنْكَارُهُ عَلَىٰ مَنْ قَالَ: «نَسْتَشْفِعُ بِاللهِ عَلَيْكَ».

الثَّانِيَةُ: تَغَيُّرُهُ تَغَيُّرًا عُرِفَ فِي وُجُوهِ أَصْحَابِهِ مِنْ هَذِهِ الْكَلِمَةِ.

الثَّالِثَةُ: أَنَّهُ لَمْ يُنْكِرْ عَلَيْهِ قَوْلَهُ: «نَسْتَشْفِعُ بِكَ عَلَىٰ اللهِ».

الرَّابِعَةُ: التَّنْبِيهُ عَلَىٰ تَفْسِيرِ (سُبْحَانَ اللهِ). ۗ

الْخُامِسَةُ: أَنَّ الْمُسْلِمِينَ يَسْأَلُونَهُ عَيَّكَ الاسْتِسْقَاءَ (في حال حياته عَيَّكَ ).

(وفيه أنَّه ينبغي أن يقدِّم الإنسان عند الطَّلب الأوصاف الَّتي تستلزم العطف عليه).

# [٦٦] بَابُ مَا جَاءَ في حِمايَةَ الْمُصْطَفَى عَلَيْهِ حِمَى اللهِ عَلَيْهِ حِمَى اللهُ وَسَدِّه طُرُقَ الشِّرْك (حتَّى في الألفاظ)

# الدُّليل الأوَّل والثَّاني:

[1] عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الشِّخِيرِ قَالَ: انْطَلَقْتُ فِي وَفْدِ بَنِي عَامِرٍ إِلَىٰ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، فَقُلْنَا: أَنْتَ سَيِّدُنَا، فَقَالَ: «السَّيِّدُ اللهُ تَبَارِكَ وَتَعَالَىٰ»، قُلْنَا: وَأَفْضَلْنَا فَضُلَّا، وَأَعْظَمُنَا طَوْلًا، فَقَالَ: «قُولُوا بِقَوْلِكُمْ، أَوْ بَعْضِ قَوْلِكُمْ، وَلا يَسْتَجْرِيَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ »، رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ. «قُولُوا بِقَوْلِكُمْ، أَوْ بَعْضِ قَوْلِكُمْ، وَلا يَسْتَجْرِيَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ »، رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ. [7] وَعَنْ أَنْسَ اللهُ عَلْمَ نَاسًا قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، يَا خَيْرَنَا، وَابْنَ خَيْرِنَا، وَسَيِّدَنَا، وَابْنَ سَيِّدِنَا، وَابْنَ ضَيِّدَنَا، وَابْنَ مَعْوِيَ فَوْقَ مَنْزِلَتِي اللهُ عَبَرَيَكُمُ الشَّيْطَانُ، أَنَا مُحَمَّدُ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، مَا أُحِبُّ أَنْ تَرْفَعُونِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي الَّتِي أَنْزَلَنِيَ اللهُ عَبَرَيَكِكُ »، رَوَاهُ النَّسَائِيُ بِسَنَدٍ وَرَسُولُهُ، مَا أُحِبُّ أَنْ تَرْفَعُونِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي الَّتِي أَنْزَلَنِيَ اللهُ عَبَرَيَكِكُ »، رَوَاهُ النَّسَائِيُ بِسَنَدٍ وَرَسُولُهُ، مَا أُحِبُّ أَنْ تَرْفَعُونِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي الَّتِي أَنْزَلَنِيَ اللهُ عَبَرَيَكِكُ »، رَوَاهُ النَّسَائِيُ بِسَنَدٍ جَيِّد.

- «السَّيِّدُ اللهُ»: السَّيِّد اسمُ من أسماء الله، وهو من معاني الصَّمد، نهاهم أن يستجريهم الشَّيطان فيترقَّوا من السِّيادة الخاصَّة إلىٰ العامَّة المُطلقة الَّتي لله.
- «وَلا يَسْتَجْرِيَنَّكُمُ»: لا يستميلنَّكم إلى أن تقولوا قولًا مُنكرًا، فأرشدهم إلى ما ينبغي أن يُفعل ونهاهم عن الَّذي لا ينبغي حمايةً للتَّوحيد من النَّقص والنَّقض.
  - «يَا خَيْرَنَا»: نسبًا ومقامًا وحالًا، «وَابْنَ خَيْرنَا»: في النَّسب لا في المقام والحال.
  - «وَلا يَسْتَهْوِيَنَّكُمُ»: لا يَسْتَمِلَنَّكم الشَّيطان فَتَهْوَوْه وتتَّبعوا طُرُقه حتَّىٰ تبلغوا الغُلُوَّ.

### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَحْذِيرُ النَّاسِ مِنَ الْغُلُوِّ.

الثَّانِيَةُ: مَا يَنْبَغِي أَنْ يَقُولَ مَنْ قِيلَ لَهُ: (أَنْتَ سَيِّدُنَا) (يقول: السَّيِّد الله، وعليه فلا يجوز تسويد الفاسق والمنافق والكافر ذكرًا كان أو انثيٰ).

الثَّالِثَةُ: قَوْلُهُ: «لَا يَسْتَجْرِيَنَّكُمْ الشَّيْطَانُ»؛ مَعَ أَنَّهُمْ لَمْ يَقُولُوا إِلَّا الْحَقَّ.

الرَّابِعَةُ: قَوْلُهُ: «مَا أُحِبُّ أَنْ تَرْفَعُونِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي» (وهي العُبوديَّة والرِّسالة).

# عاشرًا: الخاتمة (بابٌ واحدٌ)

ختم بهذا الباب -والله أعلم-:

[١] حتَّىٰ لا نكون كالمُشركين الَّذين لم يُعظِّموا الخالق.

[٢] حتَّىٰ لا نغتر بعملنا، فلابدَّ في عمل المرء من تقصير، فيتذلَّل العبد لله ويخضع له. [٣] اقتداءً بالإمام البُخاريِّ وَخَلِللهُ في ختمه بحديث «تَقِيلتَانِ فِي الْمِيزَانِ»؛ فكأنَّه يدعو الله أن يثقِّل مَوازينه بهذا الكتاب كما ثقُلت هذه المخلوقات، ويستغفر من الزَّلل.

[٦٧] بَابُ مَا جَاءَ فِي قَوْلِ اللّهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ اللّهَ عَقَالَى اللّهِ قَالَكِهُ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَ تُهُ. يَوْمَ الْقِيَكُمَةِ وَالسَّمَواتُ مُطُوبِتَتُ بِيمِينِهِ اللّهَ سُبَحَنَهُ، وتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾

مَطُوبِتَتُ لُ بِيمِينِهِ اللّهِ سُبَحَنَهُ، وتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾

الضّمير يعود على المشركين ما عظّموا الله حقّ تعظيمه حيث أشركوا به ما كان من مخلوقاته، وهو مُنزَّةٌ عن كلِّ نقصٍ وعيبٍ، وممَّا يُنزَّه عنه الأندادُ، ولو عظّموه حقَّ تعظيمه لما عبدوا وأطاعوا غيره.

### الدُّليل الثَّاني:

عَنِ ابْنِ مَسْعُود تَعِظَيْهُ قَالَ: جَاءَ حِسَبُرٌ مِنَ الأَحْبَارِ إِلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَظِيهٌ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنَّا نَجِدُ أَنَّ اللهَ يَجْعَلُ السَّمَوَاتِ عَلَىٰ إِصْبَع، وَالْأَرْضِينَ عَلَىٰ إِصْبَع، وَالشَّجَرَ عَلَىٰ إِصْبَع، وَالشَّجَرَ عَلَىٰ إِصْبَع، وَالشَّجَرَ عَلَىٰ إِصْبَع، وَالشَّجَرَ عَلَىٰ إِصْبَع، وَسَائِرَ الْحَلْقِ عَلَىٰ إِصْبَع، وَسَائِرَ الْحَلْقِ عَلَىٰ إِصْبَع، وَالشَّجَرَ عَلَىٰ إِصْبَع، وَالشَّرَىٰ عَلَىٰ إِصْبَع، وَسَائِرَ الْحَلِكُ، فَضَحِكَ النَّبِيُ عَلَىٰ إِصْبَع، وَالْجَدُهُ ؛ تَصْدِيقًا لِقَوْلِ الْحِسَبِ، ثُمَّ قَلُولُ: أَنَا اللهَ مَلِكُ، فَضَحِكَ النَّبِيُ عَلَىٰ إِصْبَع، ثُمَّ يَهُرُّهُ هُنَّ فَيقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَنَا اللهُ » وَالْمَاعَ وَالشَّرَىٰ عَلَىٰ إِصْبَع، ثُمَّ يَهُزُّ هُنَّ فَيقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَنَا اللهُ » وَفِي رَوَايَةٍ لِلْبُخَارِيِّ: «يَجْعَلُ السَّمَوَاتِ عَلَىٰ إِصْبَع، وَالْمَاءَ وَالشَّرَىٰ عَلَىٰ إِلَىٰ اللهُ الْمَاءَ وَالشَّرَىٰ عَلَىٰ إِللهُ اللهُ اللهُ

- «حِــــبُرُ»: هو العالم الكثير العلم، ويُقال له: بحرٌ، «إِنَّا نَجِدُ»: أي في التَّوراة.
- فيه إثبات الأصابع لله، أصابع حَقيقيَّةُ تليق بالله كما أنَّ اليد يدُ حقيقيَّةُ تليق بالله.

## الدُّليل الثَّالث إلى الخامس:

[٣] وَلِمُ سُلِمٍ عَن ابْنِ عُمَرَ مَرْ فُوعًا: «يَطْوِي اللهُ السَّمَوَاتِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، ثُمَّ يَأْخُ ذُهُنَّ بِيدِهِ النَّيْمُنَى، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ الْحَبَّارُونَ؟ أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُونَ؟ ثُمَّ يَطْوِي الْأَرَضِينَ السَّبْعَ، ثُمَّ يَأْخُذُهُنَّ بِشِمَالِهِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ الْحَبَّارُونَ؟ أَيْنَ الْحَبَّارُونَ؟ أَيْنَ الْحَبَّارُونَ؟ أَيْنَ الْحَبَّارُونَ؟ أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُونَ؟».

[٤] وَرُوِيَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: «مَا السَّمَوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرَضُونَ السَّبْعُ فِي كَفِّ الرَّحْمَن؛ إِلَّا كَخَرْدَلَةٍ فِي يَدِ أَحَدِكُمْ».

[٥] وَقَالَ ابْنُ جَرِيرٍ: حَدَّثَنِي يُونْسُ، أَنْبَأَنَا ابْنُ وَهْبٍ، قَالَ: قَالَ ابْنُ زَيْدٍ: حَدَّثَنِي أَبِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَا السَّمَوَاتُ السَّبْعُ فِي الْكُرْسِيِّ؛ إِلَّا كَدَرَاهِمَ سَبْعَةٍ ٱلْقِيَتْ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ يَقُولُ: «مَا الْكُرْسِيُّ فِي فِي تُرْسٍ»، وَقَالَ: قَالَ أَبُو ذَرِّ يَعِلَيُّهُ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ يَقُولُ: «مَا الْكُرْسِيُّ فِي الْعَرْشِ إِلَّا كَحَلْقَةٍ مِنْ حَدِيدٍ، ٱلْقِيَتْ بَيْنَ ظَهْرَيْ فَلَاةٍ مِنَ الأَرْض».

- «أَنَا الْمَلِكُ»: أنا الَّذي لي المِلكيّة المُطلقة والسُّلطان التَّامُّ لا ينازعني فيهما أحدٌ.
- «أَيْنَ الْجَبَّارُونَ؟»: الاستفهام للتَّحدِّي، أي أين الملوك الَّذين كانوا في الدُّنيا لهم السُّلطة والتَّجبُّر والتَّكبُّر على عباد الله؟ وهم في ذلك الوقت يُحشرون أمثال الـذَّرِّ يَطؤُهم النَّاس بأقدامهم.
- «بِشِمَالِهِ»: زيادةٌ شاذَّةٌ، وإذا قدَّرنا أنَّها مَحفوظةٌ فإنَّها تكون بمعنى اليد الأخرى ولا تُنافي «كِلْتَا يَديه يَمِين»؛ وليست كشِمال المخلوق الَّتي هي ناقصةٌ عن اليمين.
- «كَخَرْدَلَةٍ»: حبّة نباتٍ صغيرةٌ جدًّا، وهذا يدلُّ علىٰ عظمتة سبحانه، وأنَّه لا يُحيط به شيءٌ علمًا.
- «الْكُرْسِيِّ»: مَوضع قَدمي الله ﷺ: شيءٌ من جلد أو خشب يُحمل عند القتال يُتَقيٰ به السَّيف والرُّمح ونحوهما.

- «الْعَرْشِ»: المَخلوق العظيم الّذي استوىٰ عليه الرّحمن، ولا يقدر قدره إلّا الله.
  - الحديث يدلُّ على عظمته عَبْرَوَكُلُ، فيكون مُناسبًا لتفسير الآية في ترجمة الباب.

## الدُّليل السَّادس والسَّابع:

[7] وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: «بَيْنَ السَّمَاءِ الدُّنْيَا وَالَّتِي تَلِيهَا خَمْسُمِائَةِ عَامٍ، وَبَيْنَ الْكُرْسِيِّ سَمَاءٍ خَمْسُمِائَةِ عَامٍ، وَبَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَالْكُرْسِيِّ خَمْسُمِائَةِ عَامٍ، وَبَيْنَ الْكُرْسِيِّ وَاللهُ فَوْقَ الْعَرْشِ، لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ وَاللهُ فَوْقَ الْعَرْشِ، لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ أَعْمَالِكُمْ»، أَخْرَجَهُ ابْنُ مَهْدِيٍّ عَنْ حَمَّادِ بْنِ سَلَمَةَ، عَنْ عَاصِمٍ، عَنْ زِرِّ، عَنْ عَبْدِ اللهِ؛ قَالَهُ الْحَافِظُ اللهِ، وَرَوَاهُ بِنَحْوِهِ الْمَسْعُودِيُّ، عَنْ عَاصِمٍ، عَنْ أَبِي وَائِلٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ؛ قَالَهُ الْحَافِظُ النَّهُ مَعْدِي رَحِمَهُ اللهِ؛ قَالَهُ الْحَافِظُ النَّهُ مَعْدِي اللهِ؛ قَالَهُ الْحَافِظُ اللهِ وَرَوَاهُ بِنَحْوِهِ الْمَسْعُودِيُّ، عَنْ عَاصِمٍ، عَنْ أَبِي وَائِلٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ؛ قَالَهُ الْحَافِظُ النَّهُ مَعْدُلِي مَالِكُمْ اللهُ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُؤْلِقُ الله

[٧] وَعَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ عَلَيْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «هَلْ تَدْرُونَ كَمْ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ؟»، قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «بَيْنَهُمَا مَسِيرَةُ خَمْسِمِائَةِ سَنَةٍ، وَكِثَفُ كُلِّ سَمَاءٍ إِلَىٰ سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِمِائَةِ سَنَةٍ، وَكِثَفُ كُلِّ سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِمِائَةِ سَنَةٍ، وَكِثَفُ كُلِّ سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِمِائَةِ سَنَةٍ، وَكِثَفُ كُلِّ سَمَاءِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ، سَنَةٍ، وَبَيْنَ السَّمَاءِ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، سَنَةٍ، وَبَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَالْعَرْشِ بَحْرٌ بَيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلِاهُ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، وَاللهُ تَعَالَىٰ فَوْقَ ذَلِكَ، وَلَيْسَ يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ أَعْمَالِ بَنِي آدَمَ»، أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُدَ وَاللهُ تَعَالَىٰ فَوْقَ ذَلِكَ، وَلَيْسَ يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ أَعْمَالِ بَنِي آدَمَ»، أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُدَ وَاللهُ تُعَالَىٰ فَوْقَ ذَلِكَ، وَلَيْسَ يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ أَعْمَالِ بَنِي آدَمَ»، أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد

- «وَاللهُ فَوْقَ الْعَرْشِ»: نصُّ صريحٌ على إثبات العلوِّ لله تعالى في الذَّات والصِّفات.
- (الَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ أَعْمَالِكُمْ): أعمال القلوب والجوارح المرئيّ منها والمسموع، وذلك لعموم علمه وسعته، وإنّما أتىٰ بذلك بعد ذكر عُلُوّه ليبيّن أنّ عُلُوّه لا يمنع علمه بأعمالنا، وهو إشارةٌ واضحةٌ إلىٰ عُلُوِّ ذاته سبحانه وتعالىٰ.
  - «هَلْ»: استفهاميَّةُ يُراد بها أمران:
  - [١] التَّشويق لما سيُّذكر. [٢] التَّنبيه إلى ما سيلقيه عليهم.
- «اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ»: تُقال في: [١] حياته ﷺ، [٢] وفي الأمور الشَّرعيَّة الَّتي علمها.
  - فيه تعظيم الله والحذر من مخالفته؛ لأنَّه فوقنا، فهو عالٍ علينا، وأمره مُحيطٌ بنا.

#### المسائل:

الْأُولَىٰ: تَفْسِيرُ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ ، يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾.

الثَّانِيَةُ: أَنَّ هَذِهِ الْعُلُومَ وَأَمْثَالَهَا بَاقِيَةٌ عِنْدَ الْيَهُودِ الَّذِينَ فِي زَمْنِهِ عَيَّكِيْهِ، لَمْ يُنْكِرُوهَا، وَلَمْ يَتَأَوَّلُوهَا (كَأَنَّه يقول: اليهود خيرٌ من المُحرِّفين لها؛ لأنَّهم لم يُكذِّبوها ويتأوَّلوها).

الثَّالِئَةُ: أَنَّ الْحَبْرَ لَمَّا ذَكَرَ لِلنَّبِيِّ عَيْكَةٌ صَدَّقَهُ، وَنَزَلَ الْقُرْآنُ بِتَقْرير ذَلِكَ.

الرَّابِعَةُ: وُقُوعُ الضَّحِكِ الكَثِيرِ مِنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ لَمّا ذَكَرَ الْحِبُرُ هَذَا الْعِلْمَ الْعَظِيمَ. الْحَامِسَةُ: التَّصْرِيحُ بِذِكْرِ الْيَدَيْنِ، وَأَنَّ السَّمَوَاتِ فِي الْيَدِ الْيُمْنَىٰ، وَالْأَرَضِينَ فِي الْيَدِ الْيُمْنَىٰ، وَالْأَرْضِينَ فِي الْيَدِ اللَّهُ عُرَىٰ (وقد ثبتت اليدان لله بالكتاب والسُّنَّة وإجماع السَّلف).

السَّادِسَةُ: التَّصْرِيحُ بِتَسْمِيَتِهَا الشِّمَالِ (روايةٌ شاذَّةٌ).

السَّابِعَةُ: ذَكَرَ الْجَبَّارِينَ وَالْـمُتَكَبِّرِينَ عِنْدَ ذَلِكَ.

الثَّامِنَةُ: قَوْلُهُ: «كَخَرْدَلَةٍ فِي كَفِّ أَحَدِكُمْ».

التَّاسِعَةُ: عِظَمُ الْكُرْسِيِّ بِالنِّسْبَةِ إِلَىٰ السَّمَوَاتِ (كدَراهم سبعةٍ ألقيت في تُرسٍ).

الْعَاشِرَةُ: عَظَمَةُ الْعَرْشِ بِالنِّسْبَةِ إِلَىٰ الْكُرْسِيِّ (كحلقةٍ أُلقيت في فلاةٍ).

الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الْعَرْشَ غَيْرُ الْكُرْسِيِّ.

الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: كَمْ بَيْنَ كُلِّ سَمَاءٍ إِلَىٰ سَمَاءٍ (خمسائة عام).

الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: كَمْ بَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَالْكُرْسِيِّ؟ (خمسًائة عام).

الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: كُمْ بَيْنَ الْكُرْسِيِّ وَالْـمَاءِ؟ (خمسائة عامٍ).

الْخَامِسَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الْعَرْشَ فَوْقَ الْمَاءِ.

السَّابِعَةَ عَشْرَةً: كُمْ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ؟ (خمسائة عام).

الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: كِثَفُ كُلِّ سَمَاءٍ خَمْسُمِائَةٍ سَنَةً.

التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الْبَحْرَ الَّذِي فَوْقَ السَّمَوَاتِ بَيْنَ أَعْلَاهُ وَأَسْفَلِهِ مَسِيرَةُ خَمْسِمِائَةِ سَنَةٍ، وَاللهُ أَعْلَمُ (ويستفاد من أحاديث الباب: [١] التَّحذير من مُخالفة الله.

[٢] أنَّ الله لا يخفي عليه شيءٌ من أعمال بني آدم).

والله أعلم، والحمد لله ربِّ العالمين، وصلَّى الله وسلَّم على نبيِّنا مُحمَّدٍ ﷺ، وأسأل الله أن يختم لنا ولكم بالتَّوحيد؛ آمين.

# اختبار بقيَّة القسم التَّاسع والخاتمة (١٦ بابًا)

| المُسُّوَّالُ الأُوَّلِ: ضع العلامة (ك) في المكان المناسب أو أكمل الفراغ:                                       |             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| قول: (السَّلام علىٰ الله) حِكمه: 🗌 مَكروهٌ 🔲 مُحَرَّمٌ 🔲 جائزٌ.                                                 | -1          |
| السَّلام اسمٌ لله: 🗆 ثبوتيٌّ 🗀 سلبيٌّ 🗀 الجميع، والله ﷺ: 🗀 يُدعىٰ 🗀 يُدعىٰ له.                                  | -٢          |
| لا يُدعىٰ لِشيءٍ بالسَّلام من شيءٍ إلَّا إذا كان قابلًا أن يتَّصف به: على صح خطأ.                               | <b>-۳</b>   |
| قول: (اللُّهمَّ اغفرلي إن شئت) حكمه: 🗌 مَكروهٌ 🔲 مُحَرَّمٌ 🗀 جائزٌ.                                             | -٤          |
| يجوز الاستثناء في الدُّعاء: □صح ◘ خطأ، والاستثناء هو الشَّرط: □ صح □ خطأ.                                       | -0          |
| للإنسان إذا دعا أن يتردَّد ويُعلِّق الدُّعاء: 🔲 صح 🔃 خطأ.                                                       | -7          |
| إذا دعا العِبد له أن يسأل ما بدا له فلا شيء عزيزٌ أو مُمِتنعٌ على الله: 🗆 صح 🗆 خطأ.                             | <b>-Y</b>   |
| قولِ: (اللُّهُمَّ إنِّى أسألك أن أكون بوَّابًا عند باب إلجنَّة): 🗌 يجوز 🔲 لا يجوز.                              | <b>-</b> \  |
| (اللَّهمَّ إِنِّي لا أسألك رِدَّ القضاء ولكن أسألك اللَّطف فيه): 🗌 يجوز 🗀 لا يجوز.                              | -9          |
| هل تسأل الله: 🗌 الجنّة 💎 🏻 الفردوس الأعلِيٰ منها.                                                               | <b>-\•</b>  |
| دعاء الاستخارة (  فيه  للس فيه ) تعليقٌ للدّعاء.                                                                | -11         |
| قول: (عبد فلانِ أو أمة فلانِ) حكمه: $\Box$ جائزٌ $\Box$ مُحَرَّمٌ.                                              | -15         |
| قوِل السَّيِّد: (يا عبدي هات كذا) حكمه: 🔲 جائزٌ 💛 مُحرَّمٌ.                                                     | -14         |
| النَّهي عن قول: (فتاي وفتات) لتحقيق التَّوحيد حتَّىٰ في الألفاظ: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                    | -16         |
| السُّؤالِ مُحرَّمٌ أو مَكروهٌ إلَّا لحاجةٍ أو ضرورةٍ: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                               | -10         |
| من سألك بالله نقودًا يشتري بها مُحرَّمًا كالخمر:   يُجاب                                                        | -17         |
| حكم إجابة من سأل بالله: ﴿ ۞ مُستحبُّ ۞ واجبٌ.                                                                   | -14         |
| في الحديث: «مَنْ دَعَاكُمْ فَأَجِيبُوهُ»، المُراد بالدَّعوة: □ للإكرام □ للنِّداء.                              | -17         |
| إجابة الدَّعوة: [ واجبةٌ مُطلقًا ] مُستَحبَّةٌ إلَّا دعوة العرس فهي واجبةٌ.                                     | -19         |
| من استعاذ من شيء واجب فعلًا أو تركًا فإنّه: 🗆 يُعاذ 🔲 لا يُعاذ.                                                 | <b>-</b> ₹• |
| «فَادْعُوا لَهُ حَتَّىٰ تَرَوْا أَنَّكُمْ قَدْ كَافَأْتُمُوهُ» أي: 		 دعوةً واحدةً 		 لا تُقصِّروا في الدُّعاء. | -51         |
| « لا يُسْأَلُ بِوَجْهِ اللهِ إِلَّا الْجَنَّةُ» أي:                                                             | -11         |
| □ لا تسأل الله بوجهه إلّا الجنَّة □ الجميع.                                                                     |             |
| صفة الوجه لله ثابتةٌ بـ: 🗌 الكتاب 🗀 السُّنَّة 🗀 الإجماع 🗀 الجميع.                                               | -14         |
| قول: (اللَّهُمَّ إِنِّي أَسألك بوجهك الكريم أن توفَّقني لحفظ القرآن): □ مُحرَّمٌ                                | -15         |
| <ul> <li>□جائزٌ، وقول: (اللَّهمَّ إنِّي اعوذ بوجهك من النَّار) حكمه: □ جائزٌ □ مُحَرَّمٌ.</li> </ul>            |             |
| قول: (اللُّهمَّ إنِّي أسألك بوجهك أن ترزقني أثاثًا جميلًا) 🗌 جائزٌ 🔻 🗋 مُحَرَّمٌ.                               | <b>-</b> 60 |

| قول: (لو أطعتني ولم تسافر لما حصل لك حادثٌ): 🗆 جائزٌ 🔲 مُحَرَّمٌ.                       | -17        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| قول: (لو لم أسافر ما فاتنى الرِّبح) حكمه: 🔲 جائزٌ 🔲 مُحَرَّمٌ.                          | -57        |
| قول: (لو شاء الله ما كذبت) حكمه: 🔲 جائزٌ 💮 مُحَرَّمٌ.                                   | -57        |
| قول: (لو أنَّ لي مثل مال فلانٍ فأتصدقُّ به): 🛘 جائزٌ 🗀 مُستحَبٌّ 🗀 مُحَرَّمٌ.           | -59        |
| قول: (لو حضرت الدَّرس لاستفدت) حكمه: 🔲 جائزٌ 🔻 مُحَرَّمٌ.                               | -4.        |
| ( الله ينبغي اللينبغي اللعاقل أن يمضي جهده فيما لا ينفع.                                | -٣1        |
| ما لا قدرة للإنسان فيه ( الله فله الله الله الله الله الله الله                         | -46        |
| يصحُّ الاحتجاج بالقدر علىٰ: 🗌 المصائب لا علىٰ المعائب 🛘 العكس.                          | -44        |
| سبِّ الرِّيح: ☐ مُحَرَّمٌ ☐ مَكروهٌ، وقول: (أقبلت ريحٌ مُمطرةٌ): ☐ جائزٌ ☐ مُحَرَّمٌ.   | -45        |
| قول: (ربِّي يحبنُّي) لمن حصلت له نعمةٌ جائزٌ: 🔲 صح 🔲 خطأ.                               | -40        |
| قُول من رأى فاسقًا غنيًّا: (هذا لا يستحقُّ هذه الأموال): 🔲 جائزٌ 🔲 مُحرَّمٌ.            | -٣٦        |
| الإنسان إذا كان مُفرِّطًا في الواجبات فاعلًا للمُحرَّمات، وظنَّ بالله حسنًا فهذا من (   | -44        |
| سُوء 🔲 حسن) الْظَّنِّ بَالله.                                                           |            |
| ظنُّ بعض النَّاسُ أنَّه لوَّ دعا الله علىٰ الوجه المشروع فإنَّ الله لا يجيبه فهذا ظنُّ: | -٣٨        |
| □ السُّوء □ الحسن.                                                                      |            |
| قول: (لله تعذيب الطَّائعُ وإثابة العاصى) ظنُّ: 🔲 سوءٍ 🔻 حسن.                            | -49        |
| قول: (أنا استحقُّ منصب كذا أكثر من فلانٍ) ظنُّ: 🔲 سوءٍ 🔻 حَسن.                          | -4•        |
| يقول للمريض: (مسكينٌ) و(ما تستاهل) و(لو الأمر بيدي لما حصل لك هذا)، هذا                 | -٤١        |
| ظنُّ: 🗆 سوءِ 🗆 حسن.                                                                     |            |
| قول: (لو الأمر بيدي لجعلت فلانًا المفتى) حكمه: 🗌 جائزٌ 🔲 مُحَرَّمٌ.                     | - ٤٢       |
| قُول: (طُريق السَّلامة) من ظنِّ السُّوء: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                    | -٤٣        |
| قُول: (ينبغي أن لا نُصاب بالأمراض وأن يُوَّسع لنا في الرِّزق): ظنُّ اسوءٍ عصنٌّ.        | - ٤٤       |
| لاَبدَّ للمرء أن يظنَّ بنفسه: 🔲 السُّوء 🗀 الْحسن.                                       | -60        |
| الواجب أن تظنَّ بنفسك السُّوء حتَّىٰ تغترَّ بنفسك: 🔲 صح 🔲 خطأ.                          | -٤٦        |
| النَّفُس مأوي كلُّ سوءٍ من البخل والظُّلم: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                  | -٤٧        |
| مراتب القضاء والقدرُ: 🗖 أربعةُ 🔲 خمسةٌ 📋 ثلاثةٌ.                                        | -٤٨        |
| حُكم من أنكر القضاء والقدر: □ مُخرجٌ من الملَّة □ غير مُخرج.                            | -          |
| قوله: (في نفسي شيءٌ من القدر) أي: 🗆 شكٌّ واضطرابٌ 🗀 إنكارٌ وجحودٌ.                      | <b>-</b> ץ |
| (في نفسي شيءٌ من القلد) أي:                                                             | -61        |

| القلم: 🗌 أوَّل المخلوقِات كلِّها 🔲 أوَّل المخلوقات بالنِّسبة لما نُشاهد.               | -05         |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| عادة السَّلف في إزالة الشَّبهة بسؤال: 🔲 العلماء 🔃 العُبَّاد.                           | -04         |
| سؤال أكثِر من عالم يجوز إذا كان: 🗌 للتَّثبُّت 🗌 لتتبُّع الرُّخَص 🗋 الجميع.             | -01         |
| تزول الشُّبهة تمامًا إذا نُسب إلأمر إلىٰ: 🗌 الله ورسوله 🔲 العلماء.                     | -00         |
| الواجبِ الحذر من سماع الشُّبه لأنُّها قد تعلق: 🔲 صح 🔲 خطأ.                             | <b>-07</b>  |
| أكثر النَّاس يخالفون أمر النَّبِيِّ ﷺ بالسَّماع للشَّبهات ونشرها: 🗌 صح 🛘 خطأ.          | -07         |
| لا يجوز القراءة في التَّوراة والإنجيل وغيرها من بابٍ أوليٰ: 🔲 صح 🗆 خطأ.                | <b>-◊</b> ∧ |
| إيراد (باب ماجاء في المُصوِّرين) خطأُ من بعض النُّسَّاخ؛ لأنَّ هذا الباب ليس له علاقةٌ | -09         |
| بالتَّوحيد وإنَّما علاقته بالفقه: 🗌 صح 🔲 خطأ.                                          |             |
| عقوبة المُصوِّر تتكوَّن من ( 🗆 ٥ 🗀 ٤ 🗆 ٣) أجزاءٍ.                                      | <b>-</b> 7• |
| التَّصوير خلقٌ وإبداعٌ يكون به المُصوِّر مُشاركًا لله في ذلك: 🗆 صح 🗆 خطأ.              | -71         |
| التَّصوير كبيرةٌ لأنَّه: ( 🗌 تشبُّهُ بالكفَّار 🗋 من الإسراف 🗋 مُضاهاةٌ لخلق الله).     | 77-         |
| تصوير الأشجار والبحار والجبال والأنهار: 🔲 جائزٌ 👚 مُحَرَّمٌ.                           | -74         |
| طمس الصُّورة يكون بـ:                                                                  | -7٤         |
| □ حفر الوجه في المَحفور □ الجميع بحسب الحال.                                           |             |
| القبر المُشرف أي عليه:                                                                 | -70         |
| اً أعلامٌ البناءٌ الله ألوانٌ المُتميِّزٌ عن غيره بالحجارة والتُّراب الجميع.           |             |
| تسوية القبور يكون بـ: 🗌 جعلها علىٰ السُّنَّة 🔲 تسويتها بما حولها 🗀 الجميع.             | -77         |
| اقتناء الصُّوَر لتعظيم المُصوَّر: 🗆 يجوِز 🗀 لا يجوز. ۗ                                 | -77         |
| الَّذِي يُكثر من الحلف يكون: 🛘 مُعظِّمًا لله 🗀 غير مُعظِّم لله.                        | <b>A</b> F- |
| كلُّ يمين لُها ابتداءٌ ووسطٌ وانتهاءٌ: 🛘 صح 🗀 خطأ.                                     | -79         |
| السِّمن الَّذي لا اختيار للإنسان فيه: 🛘 يُذَمُّ 🔻 🗀 لا يُذَمُّ.                        | <b>-∀•</b>  |
| الذَّنب يعظُم مع قلَّة الدَّاعي: 🔲 صح 🔲 خطأ.                                           | -٧١         |
| الحلف إذا دعت إليه الحاجة أو اقتضة المصلحة: 🔲 يجوز 🔲 لا يجوز.                          | -74         |
| ضرب الصَّغير: □ يجوز مُطلقًا □ يجوز بشروطٍ.                                            | -٧٣         |
| لله عهدٌ علىٰ عباده: [ يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا [ لا يُعَذِّب من لا يُشرك به شيئًا.  | -٧٤         |
| الجيش ما زاد عليٰ ( 🗆 ١٠٠ 🗋 ألف) رجل والسَّريَّة العكس.                                | -70         |
| في سبيل الله: □ تخصُّ النِّيَّة □ تخصُّ العَّمل □ تشمل النِّيَّة والعمل.               | <b>-٧٦</b>  |
| نقاتل الكُفَّار لمصلحتهم وهي إنقاذهم من النَّار: 🔲 صح 🔲 خطأ.                           | <b>-YY</b>  |
|                                                                                        | -47         |

| ( 🗆 جائزٌ 🗀 مُحَرَّمٌ 🗀 كبيرةٌ).                                                                                                                         |                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| لا يجوز قتل أولاد الكُفَّار والنِّساء والعُبَّاد والرُّهبان: 🗌 صح 🔲 خطأ.                                                                                 | -٧٩                 |
| التَّمثيلُ بالقتليٰ والغلول والغدر وقتل الوليد: 🔲 جائزةٌ 🔲 غير جائزة.                                                                                    | <b>-</b> ∧•         |
| الجزية تُؤخَذ من: 🗌 اليهود والنَّصاري والمجوس 🔲 جميع الكُفَّار.                                                                                          | -71                 |
| قول: (لن يقبل الله توبتك) حكمه: 🔲 جائزٌ 💮 كبيرةٌ.                                                                                                        | -85                 |
| قول: (والله لا يغفر الله لمن أشرك به) حكمه:       جائزٌ         كبيرةٌ.                                                                                  | -84                 |
| الحذر من مزلَّة اللِّسان في الحكم على الأشخاص: [ مُباحٌ [ جائزٌ [ واجبٌ.                                                                                 | -                   |
| النَّهي عن قول: (لا يغفر الله لفلانِ الحيِّ):                                                                                                            | <b>-</b> ∧≎         |
| المنهي من موق. برد يعارف عامري .<br>□ خاصٌ بالمسلم العاصي     □ يشمل المسلم والكافر.                                                                     |                     |
| المُنكر قول: (نستشفع): ☐ بالله عليك ☐ بك علىٰ الله.                                                                                                      | -87                 |
| ﴿ نَسْتَشْفِعُ بِاللهِ عَلَيْكَ ﴾ أي:                                                                                                                    | -84                 |
| باب ما جاء في حماية المُصطفىٰ ﷺ ( ابِّ بابٌ مُستقِلٌ اللهُ مُكَرَّرٌ) وفيه حمايته ﷺ                                                                      | -\                  |
| بَ بِ مَا جُودِي عَمَانِية المُطَلِّعُلِينِي إِلَّا الْمُعَالِقِيرِ (ﷺ بِ مَسْتُطِقُ ﷺ مَا مُحَرِّرٌ) وَلَيْتَ<br>اللَّتُوحِيد في (☐ الأفعال ☐ الألفاظ). | ,,,,                |
| السَّيِّد: $\Box$ من أسماء الله عَبَوَيَكِكُ $\Box$ ليس من أسماء الله عَبَوَتِكِكَ.                                                                      | <b>- \9</b>         |
| السَّيِّد من معاني الصَّمد: $\Box$ صح $\Box$ خطأ.                                                                                                        | _9•                 |
|                                                                                                                                                          | -4\<br>- <b>4</b> \ |
| السِّيادة الخاصَّة تجوز بخلاف العامَّة:                                                                                                                  |                     |
| أحسن وأبلغ وصف له ﷺ: 🗆 عبد الله ورسوله 🗀 محمَّد بن عبدالله.                                                                                              | -95                 |
| اليهود خيرٌ ممَّن ينكر الصِّفات ويُؤوِّلها في هذا الباب وأعرف بالله: 🗆 صح 🗆 خطأ.                                                                         | -94                 |
| العرش هو: الكرستُّ هو: الكرستُّ هو:                                                                                                                      | -9٤                 |
| في خاتمة كتاب التَّوحيد كأنَّ المُؤلِّف كَيْلِللهُ يدعوا الله أن يثقِّل موازينه بهذا الكتاب كما                                                          | -90                 |
| ثقلت السَّموات والعرش والكرسيُّ ( الله عليه عليه عليه عليه الكافر لم يقدر الله                                                                           |                     |
| حقٌّ قدره، فلا تكن مثله بل عظَمه بالتُّوحيد ( الله صح الخطأ).                                                                                            |                     |
| أطلق كثِيرٌ من السَّلف على العقِيدة الصَّحيحة أسماء منها:                                                                                                | -97                 |
| □ السُّنَّة □ الشَّريعة □ التَّوحيد □ الفقه الأكبر □ جميع ما ذُكر.                                                                                       |                     |

## فهرس الموضوعات

| ٤. | مُلخَّص أبواب كتاب التَّوحيد (٦٧ بابًا)                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۲ | أوَّلًا: المقدِّمة (٥ أبواب)                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱۳ | ([۱] باب وجوب التَّوحيد)                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۱ | رُ بَابُ فَضْلُ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ النَّنُوبِ<br>[۲] بَابُ فَضْلُ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ النَّنُوبِ                                                                                                                                                                          |
| ۲٥ | [٣] بَابٌ مَنْ حَقَّقَ التَّوْحِيدَ دَخَلَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | [٤] يَالُ الْخَوْف مِنَ الشِّرْكِ                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۴٤ | [٥] بَابُ الدُّعَاءِ إِلَى شَهَادَةَ أَنْ نَا إِلَهَ إِنَّا اللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣٨ | اختبار القسم الأوَّل (٥ أبواب)                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٤ | ثانيًا: تفسير التَّوحيد (٩ أبوابٍ)                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٤ | [٦] بَابُ تَفْسِيرِ التَّوْحُيدِ وَشَهَاُدَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللّٰهُ                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٧ | [٧] بَابٌ مِنَ الشِّرْكِ لُبْسُ الْحَلَقَةِ وَالْخَيْطِ وَنَحْوِهِمَا لِرَفْعِ الْبِلَاءِ أَوْ دَفْعِهِ                                                                                                                                                                                                |
|    | [٨] بَابُ مَا جَاءَ فِي الرقى والتمائم                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٥ | [٩] بَابُ مَنْ تَبَرَّكُ بِشَجَرَةٍ أَوْ حَجَرٍ وَنَحْوِهِمَا                                                                                                                                                                                                                                          |
|    | [١٠] بَابُ مَا جَاءَ فِي الذَّبْحِ لِغَيْرِ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٦1 | [١١] بَابٌ لَا يُذْبَحُ لَلَّهِ بِمَكَانَ يُدْبَحُ فيهِ لِغَيْرِ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦٤ | [١٢] بَابٌ مِنَ الشَّرْكِ النَّذُرُ لِغَيْرِ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٦٥ | [١٣] بَابٌ مِنَ الشَّرْكِ الْمَاسْتِعَادَةُ بِغَيْرِ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٦٧ | [١٤] بَابٌ مِنَ الشَّرْكِ أَنْ يَسُتَغِيثَ بِغَيْرِ اللَّهِ أَوْ يَدْعُوَ غَيْرَهُ                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦٩ | اختبار القسم الثَّاني (٩ أباب)                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٧٣ | ثالثًا؛ بطلان عبادة ما سوى الله (٤ أبوابٍ)                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧٢ | [١٥] بَابُ قَوْلِ اللّٰهِ تَعَالَى ﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخَلَقُ شَيْنًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ اللّٰ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصْرًا ﴾ الآية الالله قَوْلِ اللّٰهِ تَعَالَى ﴿ حَقَّ إِذَا فُرِعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۚ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ |
| ٧٦ | [١٦] بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى ﴿ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۖ قَالُواْ ٱلْحَقِّ ۖ وَهُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِيدُ ﴾                                                                                                                                            |
| ۸٠ | [١٧] بَابُ الشَّفاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۸۳ | [١٨] بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾الآية                                                                                                                                                                                                                       |
| ٨  | اختبار القسم الثَّالث (٤ أبواب)                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۸۱ | رابعًا: سبب كضر بني آدم (٤ أبواب)                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۱ | [١٩] بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ سَبَبَ كُفْرِ بَّنِي آدَمَ وَتَرْكِهِمْ دِينَهُمْ هُوَ الْغُلُوُّ فِي الصَّالِحِينَ                                                                                                                                                                                         |
| 9  | [٢٠] بَابُ مَا جَاءَ مِنَ التَّغْلِيظِ فِيمَنْ عَبَدَ اللَّهُ عِنْدُ قَبْرِ رَجُلٍ صَالِحٍ، فَكَيْفُ إِذَا عَبَدَهُ؟                                                                                                                                                                                   |
| ٩  | [٢١] بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ الْغُلُوَّ فِي قُبُورِ الصَّالِحِينَ يُصَيِّرُهَا أَوْثَانًا تُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللّهِ ٥                                                                                                                                                                                   |

## التَّقسيم والتَّقعيد للقول المُفيد

| 4٧    | [٢٢] بَابُ مَا جَاءَ فِي حِمَايَةِ الْـمُصْطَفَى ﷺ جَنَابَ التَّوْحِيدِ، وَسَدِّهِ كُلُّ طَرِيقٍ يُوصِلُ إِلَى الشَّرْكِ                             |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 99.   | خامسًا: دحض حجَّة من يقول: إنَّ الشَّركَ لا يقع في هذه الأمَّة أو في الجزيرة (بابٌ واحدٌ)                                                            |
| 99    | [٢٣] بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ بَعْضَ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَعْبُدُ الْأُوْثَانَ                                                                            |
|       | اختبار القسمين الرَّابع والخامس (٥ أبواب)                                                                                                            |
|       | سادسًا: الأعمال الشَّيطانيَّة (٧ أبوابٍ)                                                                                                             |
| ۱۰۷   | [٢٤] بَابُ مَا جَاءَ فِي السِّحْرِ                                                                                                                   |
| 111   | [٢٥] بَابُ بَيَانِ شَيْءٍ مِنْ أَنْوَاعِ السّحْرِ                                                                                                    |
| ۱۱۳   | [٢٦] بَابُ مَا جَاءَ فِي الْكُهَّانِ وَنَحْوِهِمْ                                                                                                    |
| 117   | [۲۷] بَابُ مَا جَاءَ فِي النُّشْرَةِ                                                                                                                 |
| ۱۱۸   | [٢٨] بَابُ مَا جَاءَ فِي التَّطَيُّرِ                                                                                                                |
| ۱۲۳   | [٢٩] بَابُ مَا جَاءَ فِي التَّنْجِيمِ                                                                                                                |
| ۱۲٥   | [٣٠] بَابُ مَا جَاءَ فِي الِاسْتِسْقَاءِ بِإِلْأَنْوَاءِ                                                                                             |
| ۱۲۸   | اختبار القسم السَّادس (٧ أبوابِ)                                                                                                                     |
| ۱۳۲   | سابعًا: أعمالُ القلوبِ (٩ أبوابِ)                                                                                                                    |
| ۱۳۲   | [٣١] بَابُ قول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ۗ ﴾ الآية                      |
|       | [٣٢] بَابُ قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذَالِكُمُ الشَّيَطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاآءَهُ, فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُمُ مُّؤْمِنِينَ ﴾ الآية |
| ١٣٩   | [٣٣] بَابُ قول الله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنْتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾                                                               |
| ١٤٢   | [٣٤] بَابُ قول الله تعالى: ﴿ أَفَا مَنُواْ مَكَرَ اللَّهَ فَلا يَأْمَنُ مَكَرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾                               |
| ١٤٤   | [٣٥] بَابٌ مِنَ الإِيمَانِ بِاللَّهِ الصَّبْرُ عَلَى أَقْدَارِ اللَّهِ                                                                               |
| ١٤٧   | [٣٦] بَابُ مَا جَاءُ فِي الْرِيَاءِ                                                                                                                  |
| 1 £ 9 | [٣٧] بَابٌ مِنَ الشَّرْكِ إِرَادَةُ الْإِنْسَانِ بِعَمَلِهِ الدُّنْيَا                                                                               |
| 101   | [٣٨] بَابٌ مَنْ أَطَاعَ الْعُلَمَاءَ وَالْأُمَرَاءَ فِي تَحْــرِيمِ مَا أَحَلَّ اللّٰهُ                                                              |
| ١٥٤   | [٣٩] بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ﴾ الآياتِ                                                                 |
| ۱٥٧   | اختبار القسم السَّابع (٩ أبواب)                                                                                                                      |
| 171   | ثامنًا: توحيد الأسماء والصِّفات (بابّ واحدٌ)                                                                                                         |
| 171   | [٠٤] بَابُ مَنْ جَحَدَ شَيْئًا مِنَ الأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتِ                                                                                         |
| 17/   | اختبار القسم الثَّامن (بابُّ واحدٌ)                                                                                                                  |
| ١٧٠   | تاسعًا: المناهي اللَّفظيَّة والشَّركيَّة (٢٦ بابًا)                                                                                                  |
| 14    | [1 ٤] بَابُ قول اللَّه تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُـَّكَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ الآيَةَ (من الشّرك كفر النَّعمة) . ٠                           |
|       | [٢٤] بَابُ قول الله تعالى: ﴿فَكَلَّ جَعْمَ لُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (تفسير النَّدّ)                                         |
|       | [٤٣] بَابُ مَا جَاءَ فيمَنْ لَمْ يَقْنَعْ بِالْحَلَف بِاللَّه (من الكبائر)                                                                           |