# تطهير الأرجاء

من مخالفات سفر الحوالي في كتابه:

# ظاهرة الإرجاء

لفضيلة الشيخ:

رعب الغريز المرادي

# المحتويات

| ٣  | مقدمةمقدمة                                                                    |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|
|    | مدخلمدخل.                                                                     |
| ٧  | الرد على المخالف من أصول الدين                                                |
| ١٠ | بداية الرد                                                                    |
| ١٠ | أوجه أهمية الردعلي سفر الحوالي                                                |
| ١٢ | ملخص معتقد أهل السنة في الإيمان                                               |
| ١٤ | مخالفات سفر الحوالي العقدية وغيرها                                            |
| ١٤ | مخالفة سفر الحوالي لأهل السنة بتصريحه أن الزاني لا يبقى في قلبه إلا قول القلب |
| ١٦ | تكفير سفر الحوالي للمصر على ترك الطاعة                                        |
| ١٩ | جعل سفر الحوالي التعامل بالربا استحلالًا لها                                  |
| ۲۱ | غلو سفر الحوالي في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله                              |
| ۲٥ | غلو سفر الحوالي في مسألة (جنس العمل)                                          |
| ۳۰ | يكرر سفر الحوالي أن من لا يُكفر تارك الصلاة قد دخلت عليه شبهة الإرجاء!        |
| ٣٢ | تهوين سفر الحوالي لمسألة الخروج على الحاكم وجعلها اجتهادية                    |
| ٣٤ | تعظيم سفر الحوالي لسيد قطب                                                    |
| ٣٨ | تبرئة الإمام الألباني من اتهامات سفر الحوالي له بالإرجاء                      |
| ۳۸ | تسع مغالطات في كلام سفر الحوالي في الإمام الألباني                            |
| ٤٩ | طعن سفر الحوالي في علياء السنة كالأمام ابن باز                                |

| 00 | مداخلة سفر الحوالي في لقاء محسن العواجي بقناة الجزيرة                  |
|----|------------------------------------------------------------------------|
| ٥٧ |                                                                        |
| ٥٩ | زعم سفر الحوالي أن السعودية لا تحكم بما أنزل الله                      |
| ٦٥ | اتهام سفر الحوالي لبعض الرموز بالزندقة، ثم يجتمع بهم بحجة دفع العدوان! |
| ٦٦ |                                                                        |
| ٦٨ |                                                                        |
|    | بعض الردود التي أُفردت في الرد على سفر الحوالي                         |

#### المقدمة

# بسم الله الرحمن الرحيم

كنت قد رددت على كتاب ظاهرة الإرجاء للدكتور سفر الحوالي -هداه الله- (۱) وضمنته شيئاً من الرد على تجريحه وطعنه في علمائنا الأجلاء كالإمام عبدالعزيز ابن باز والإمام محمد ناصر الدين الألباني والإمام محمد ابن عثيمين -رههم الله- في كتب له أخرى وأشرطة وكان ردي في شريطين متداولين وقدّم له أحد الأخوة الأفاضل بمقدمة نافعة ثم فُرّغ الشريطان بمقدمة أخينا في مذكرة متناقلة، فها بين يديك أصله هذان الشريطان مع بعض الزيادة والنقصان والتعديل وأسميته "تطهير الأرجاء من مخالفات سفر الحوالي في كتابه ظاهرة الإرجاء "ومعلوم الفرق بين أسلوب الإلقاء والكتابة لذا وجب التنبيه.

وإني لا أرى هذا الرد خاصاً بالحوالي بل هو شامل لكثير من قيادات الحركيين الحزبيين فإنهم ينطلقون من أصل محدث وهو محاولة التجميع والتكتيل وتكثير الأتباع فجعلوا هذا الأصل مقصوداً في دعوتهم لكي يكون لهم حضور جماهيري سياسي يصلون به إلى منصة الحكم فيصلحون الناس بعد ذلك -بزعمهم- وهذا خيال مخالف للشرع من أوجه ليس هذا موضع ذكرها. (٢)

<sup>(</sup>١) تم تعديل بعض الملاحظات بتاريخ ١٧ / ٤ / ١٤٤٧هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر في رد هذا الأصل (كتاب الطريق إلى الجماعة الأم) لعثمان نوح، وكتاب (مدارك النظر) للشيخ عبد المالك رمضاني، وكتابي (مهمات في الجهاد) و (كشف الشبهات العصرية عن الدعوة الإصلاحية السلفية) وقد نبه كثيراً على فساد هذا الأصل العلامة الألباني –رحمه الله– في أشرطته المسجلة.

وهذا الأصل جرّ إلى عدة أصول مخالفة للشرع منها:

- ا. عدم الدعوة إلى التوحيد وعدم الاهتهام به لأنه يفرق كثيراً من الناس عنهم فإن كثيراً من المسلمين مخالفون في أصل التوحيد فضلاً عن بقية مسائله المهمة. علماً أنهم في هذا الأصل متفاوتون نظراً لاختلاف محيطهم الذي عاشوا ويعيشون فيه.
- ٢. عدم عداء أهل البدع وعدم الاهتهام بالتحذير من البدعة لأن ذلك يفرق كثيراً من الناس عنهم فإن كثيراً من المسلمين متلبسون ببدع شتى. وهم في هذا الأصل-أيضاً متفاوتون نظراً لاختلاف محيطهم الذي عاشوا ويعيشون فيه.
- ٣. الإغراق في السياسة وتتبع مصادرها مما أضعف تدينهم وطلبهم للعلم والحرص على القيام بالسنن، وأورث فيهم روح المشاقة لولاة أمرهم وسوء الظن بهم.
- ٤. التزهيد في علماء السنة بحجة عدم معرفتهم للسياسة التي يسمونها بفقه الواقع() وفي المقابل الإشادة والرفع لمنزلة كل من كان على منهجهم في الثورة السياسية ولو كان من أهل البدع.
- •. عداؤهم لعلماء ودعاة التوحيد والسنة لأنهم يخالفونهم في أصل التكتل والتجميع وما يترتب عليه، وفي المقابل يوالون أهل البدع أياً كانوا بها أنهم لا يخالفونهم في هذا الأصل ولو كان تقية.

إذا تبين هذا فاعلموا يا دعاة التوحيد والسنة أن المعركة شديدة فهي في الحقيقة معركة عقدية تصادم ما أجمعت عليه الرسل من الدعوة إلى التوحيد وولاء أهله والتحذير من الشرك وعداء أهله -علم القائمون بها والمتأثرون بهم أم لم يعلموا - فبادروا وسابقوا وشمروا عن ساعد الجد للدفاع عن دعوة الأنبياء والرسل وعن أوجب الأعمال وأحبها إلى الله الذي هو حقه على العباد ومن أجله

<sup>(</sup>١) انظر في نقد هذا الفقه المزعوم كتاب مدارك النظر وكتاب كشف الشبهات العصرية عن الدعوة الإصلاحية.

## خلق الثقلين وذلك بها يلي:

- 1. تعرية دعاة الحزبية على حقيقتهم وبيان حقيقة ما تؤدي إليه دعوتهم بالكلمة والكتابة، وتوزيع الشريط والكتاب والاستفادة من وسائل الإعلام المختلفة كمواقع النت وغيرها مع مراعاة المصلحة والحكمة وعدم تنفير المدعوين واستعمال الدعوة الفردية فإنها أنفع كثيراً من مصادمة ومواجهة المخالفين في تجمعات عامة.
- ٢. الإكثار من الكلمات والخطب والدروس في التوحيد بأنواعه الثلاث بكل وسيلة شرعية متاحة وكذا توزيع الأشرطة والكتب فيه.
- ٣. الاستفادة من حلقات تحفيظ القرآن في المساجد لتربية النشء على التوحيد والسنة ولو أن كل إمام مسجد استعان بإخوانه لتكوين حلقات لتحفيظ القرآن ووضع لهم أكثر من درس في التوحيد لحصل خير عظيم ومن لم يجد معيناً من إخوانه استأجر معلمين لتحفيظ القرآن وقام هو بتعليمهم التوحيد إن كانت عنده قدرة وإلا دعا من يعلمهم.
- ٤. تربية الطلاب كلٌ بها يناسبه في جميع المراحل الدراسية من الابتدائية حتى الجامعية على التوحيد والسنة وحبهها.
- ٥. اعتناء كل واحد بزوجه وولده وأمه وأبيه وإخوانه وأخواته ومن تيسر من أقاربه وأهل حيه حتى لا يفسدهم دعاة الباطل.
- ٦. مناصحة علية القوم من الأمراء وغيرهم وتأكيد أهمية التوحيد والسنة عندهم وبيان خطر الحزبية على الدين والدنيا معاً.
- ٧. التعاون والتكاتف بين السلفيين، ونبذ أسباب الفرقة والاختلاف، واحتمال الخلاف السائغ في المسائل الاجتهادية، ومحاربة تحريش الشيطان بينهم.
- ٨. توثيق الصلة بالعلماء باستضافتهم في جميع المناطق، وإن لم يتيسر فعن طريق وسائل الاتصال

الحديثة.

أسأل الله أن يرفع راية التوحيد والسنة وأن يمن على حكام وشعوب المسلمين أجمعين للقيام بالتوحيد والسنة والثبات عليهما.

عبدالعزيز بن ريس الريس المتيق المشرف على موقع الإسلام العتيق www.islamancient.net

# مدخل(۱)

الْحَمد لله رب العالمَين، وصلى الله وسلم على نبينا مُحَمَّد وعلى آله وصحبه أَجْمَعين. أما بعد:

فإن الردَّ على المُخالف أصلٌ من أصولِ الدين، وقاعدةٌ من قواعد شريعة رب العالمين، دلَّ على ذلك الكتاب المُبين، وسنةُ النَّبِي الأمين ج، ودَّل عليه كذلك إجْمَاعُ السلف المُاضين، ومن تبعهم من علماء السنة أجْمَعين، وهو بابٌ عظيمٌ جليلٌ من أبواب الجِهاد، وقد بين الإمام أبو العباس بن تيمية -رحِمه الله- أن بيان أخطاء أصحاب المُقولات المُخالفة للكتاب والسنة، وتَجلية حالهِم، وتَحذير الأمة منهم واجبٌ باتفاق المسلمين.

قيل للإمام المُبجل أَحْمَد بن حنبل -رحِمه الله-: "الرجل يصوم، ويصلي، ويعتكف أحبُّ إليك، أو يتكلم في أهل البدع؟ فقال: إذا صام وصلى واعتكف فإنَّما هو لنفسه، وإذا تكلم في أهل البدع فإنَّما هو للمسلمين؛ هذا أفضل "(٢).

وقيل له -رجمه الله-: "إنه يثقل عليَّ أن أقول فلانٌ كذا وفلانٌ كذا". فقال: "إذا سكتَّ أنت وسكتُّ أنا، فمتَى يعرف الجُاهل الصحيح من السقيم؟!". (<sup>7)</sup>

فالردُّ على المُخالفين بابٌ عظيم من أبواب حراسة الدين ينتفع به الرادُّ بِحصوله على الأجر العظيم؛ لقيامه بِهذا الباب الجُليل من أبواب الجِهاد، وينتفع به الناس من جهة معرفتهم الحق من الباطل.

<sup>(</sup>١) - قدم بهذا المدخل أحد الإخوة الأفاضل في الشريطين المشار إليهم آنفاً، ولنفاسته أثبته هنا.

<sup>(</sup>٢) ذكر ابن مفلح في الآداب الشرعية (١/ ٢٢٦، ٢٣٠) أنه من رواية المروذي عن الإمام أحمد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الخطيب في الكفاية (١/ ١٧٨) – ١٧٩) وفي الجامع لأخلاق الراوي (٢/ ٣٠١) ومن طريقه ابن الجوزي في مقدمة الموضوعات (١/ ٤٣) وفي الضعفاء والمتروكين (٦/١)

قال فضيلة الشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد -حفظه الله- في كتابه "الردُّ على المُخالف":

"الردُّ على المُخالف أصلٌ من أصول الإسلام؛ ولهِذا إذا رأيتَ من ردَّ على مُخالفٍ في شذوذٍ
فقهيّ، أو قولٍ بدعيّ فاشكر له دفاعه بقدرِ ما وسعه، ولا تَخذله بتلك المُقولة المُهينة: [لِاذا لا يردُّ
على العلمانيين؟] فالناس قدراتٌ ومواهب، وردُّ الباطل واجبٌ مهما كانت رُتْبتُه، وكل مسلمٍ على
ثغر من ثغورِ ملته". اهـ.

والذين يلوون ألسنتهم باستنكار نقد الباطل ما هم إلا جُهَّالٌ، أو دعاة إلى كلمةٍ تصدّعُ كلمة التوحيد فاحذروا، وما حجتهم إلا المُقولات الباطلة:

"لا تصدعوا الصف من الداخل"، "لا تثيروا الغبار من الخارج"، "لا تُحركوا الخِلاف بين المُسلمين"، "نلتقي فيها اتفقنا عليه ويعذر بعضُنا بعضًا فيها اختلفنا فيه"، "مسلمون وكفى"، "ليس المُهم أن نتعاون، لكن لا نتعادى"، "وحدة الصف لا وحدة الرأي".

فاحذروا أولئك، احذروهم.

وإن من فوائد الرد أنه ينتفع به كذلك المردود عليه نفسه، ذكر الذهبي -رحِمه الله- في السير (١) عن أبي صالِح الفراء، قال: حكيتُ ليوسف بن أسباط عن وكيعٍ شيئًا من أمر الفتن. فقال: ذلك أُستاذه -يعنِي: الْحُسن بن صالِح-.

فقلتُ ليوسف: أما تَخاف أن تكون هذه غيبةً؟

فقال لِي: لِمَ يا أَحْمَق، أنا خيرٌ لِمؤلاء من آبائهم وأمهاتِهم، أنا أنْهَى الناس أن يعملوا بِما أحدثوا فتتبعهم أوزارهم، ومن أطراهم كان أضرَّ عليهم".

وقال عاصم الأحول: جلستُ إلى قتادة فذكر عَمرو بن عُبيد فوقع فيه ونالَ منه، فقلت: أبا الخطاب، ألا أرى العلماء يقعُ بعضهم في بعض؟!

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٧/ ٣٦٤) وقد أخرجه العقيلي في الضعفاء (١/ ٢٣٢).

فقال: يا أحول، أوَلا تدري أن الرجل إذا ابتدع فينبغي له أن يُذكر حَتَّى يُحذر"(١).

قال الشاطبي -رحِه الله- معلقًا على هذا الأثر: "فمثل هؤلاء لابد من ذكرهم، والتشهير بهم؛ لأن ما يعودُ على المُسلمين من ضررهم إذا تُركوا أعظم من الضرر الحُاصل بذكرهم، والتنفير عنهم، إذا كان سبب ترك التعيين الحُوف من التفرق والعداوة، ولا شكَ أن التفرق بين المُسلمين والداعين للبدعة وحدهم إذا أقيمَ عليهم أسهل من التفرق بين المسلمين ومن شايعهم واتبعهم، وإذا تعارض الضرران فالمرتكب أخفها وأسهلها، وبعض الشرِّ أهون من جميعه، كقطع اليد المُتاكلة، إتلافها أسهل من إتلاف النفس، وهذا شأن الشرع أبدًا: أن يطرح حكم الأخف وقايةً من الأثقل". ا.ه.

فتبين لك أخي القارئ أن الردَّ على المُخالف أصلٌ من أصول أهل السنة الَّتِي توارد عليها أئمة السلف ي، ومن راجع كتبهم ظهر له ذلك واضحًا جليًّا.

وبعد أخي المُوفق فيسرنا أن نقدم لك هذه المادة العلمية بعنوان:

"حوار مع الدكتور سفر الحُوالِي فِي كتابه: ظاهرة الإرجاء" لفضيلة الشيخ عبد العزيز بن ريس الريس، وهي ضمن الدروس الَّتِي يلقيها فضيلته بعد صلاة الجمعة من كل أسبوع، وفق الله الجُميع لِمَا يُحِب ويرضى، وعصمنا وإياكم من مضلات الفتن ما ظهر منها وما بطن.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٢/ ٣٣٥)

### بداية الرد

إن الْحَمدَ لله، نَحمدهُ، ونستعينهُ، ونستغفره، ونعوذُ بالله من شرور أنفسنا، وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضلَ له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن مُحمدًا عبده ورسوله.

أما بعد: فإن موضوع الحُديث اليوم عن كتاب "ظاهرة الإرجاء" للدكتور سفر الحوالي هدانا الله وإياه لِمَا يُحب ويرضى، هذا الكتاب شاع وانتشر وتناقله كثيرون في الداخل والخارج، بل صار عمدة عند كثيرين، وصار -للأسف- منطلقًا لبعضهم في جرح علمائنا الكبار كالإمام الألباني، والإمام ابن باز -رجمهما الله- كما سيأتي بيانه، وقبل أن أبدأ بِمناقشة ما في الكتاب والرد على بعض الأخطاء فيه قد يقول قائل محُبُّ للدكتور سفر الحوالي: لم الرد على الدكتور وقد أبلى بلاءً حسنًا وله جهود مشكورة، فيقال في إجابة هذا الإشكال الذي يردده مُحبو الدكتور سفر الحوالي أو يردده كل محبِّ لرجل قد رُدَّ عليه:

إن للردِّ على الدكتور سفر الحوالي أهميةً من أوجه:

الوجه الأول: أنك إذا كنت مشفقًا على الدكتور سفر الحوالي ومُحبًّا ألا يُخدش بشيء فأين عَبتك لدين محمد ولأمته الَّتِي قد تغترُّ بِهذا الكتاب، بل قد اغترت به طائفة ليست بالقليلة، فأين قاعدة درء المُفسدة الكبرى بالمُفسدة الصغرى، أين قاعدة إنكار المُنكر العلنِي بمثله علانية حَتَّى لا يقع أحد فيه؟

الوجه الثاني: إن الرادين على الدكتور سفر الحوالي أشفق به وأرحم من الذين لا يردون مع على على على على الدكتور على الله على على الدكتور سفر الحوالي أشفق به وأرحم من الذهبي حرجه الله على على الله على الذهبي حرجه الله على الله عن وكيع شيئًا من أمر الفتن.

فقال: ذلك أُستاذه - يعنِي: الْحُسن بن صالِح -. فقلتُ ليوسف: أما تَخاف أن تكون هذه غيبةً؟

فقال لِي: لِمَ يا أَحْمَق، أنا خيرٌ لِمؤلاء من آبائهم وأمهاتِهم، أنا أنْهَى الناس أن يعملوا بِما أحدثوا فتتبعهم أوزارهم، ومن أطراهم كان أضرَّ عليهم"(١).

فالذين يردون الخطأ على المُخالف - لاسيها إذا كان خلافه فِي المُسائل الَّتِي لا يسوغ الخِلاف فيها - هم أبر به من آبائه وأمهاته حَتَّى لا يتبعه غيره على هذا الخطأ، والإنسان يأتِي يوم القيامة بوزره ووزر كل من اتبعه على الخطأ.

الوجه الثالث: إن الدكتور سفرًا الحوالي مِنَّن يسلك منهج الرد علانية على المُخطئين، ومنها تلك الردود الَّتِي كان يرد بِهَا على الحاكم والسلطان علانية، ومنها تلك الردود الَّتِي كان يقدح بِهَا فِي علمائنا الكبار كرده على الإمام الألباني -رحِه الله- في هذا الكتاب كما سأنقله لكم -إن شاء الله تعالى-، وسأذكر لكم في ثنايا الكلام كلماتٍ للدكتور سفر الحوالي في الردِّ على علمائنا الكبار وتضليلهم كابن باز -رحِه الله-، فنَحن إذن نعامل الدكتور بيا ينتهجه وبيا يراه دينًا،، مع اعتقادنا جازمين أن الدكتور كان مُخطئًا في ردِّه على علمائنا الكبار -كما سيأتي- لأمرين:

الأول: أن الذي قال به علماؤنا الكبار -وخالفهم فيه الدكتور سفر - هو الصواب قطعًا كما سيأتي البرهنة على ذلك -إن شاء الله تعالى-.

الثاني: أنه لو قُدِّر أن علماءنا الكبار قد أخطئوا في هذه المُسائل فإن خطئهم ليس مبرراً للتشنيع عليهم لأنَّهم قد أخطئوا -لو سلَّمنا بخطئهم - في مسائل يسوغ الْخِلاف فيها، والمُسائل الَّتِي يسوغ الْخِلاف فيها يردُّ القول فيها دون التشنيع على القائل.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

وقبل أن أبتدئ بالردِّ، أحبُّ أن أقدم بِمقدمة سريعة فِي الإِيْهَان تصوَّر معتقد أهل السنة والجهاعة السائرين على مذهب السلف باختصار، وذلك لأن كتاب الدكتور "ظاهرة الإرجاء" يتعلق بِمسائل الإِيْهَان:

# • مُلخص معتقد أهل السنة والجماعة السلفيين في الإيمان:

يعتقدون أن الإيبان قولٌ، وعملٌ، واعتقادٌ، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، وقد أَجْمَع على هذا أئمة السنة -عليهم رحْمة الله- كما حكى الإجْمَاع ابن عبد البر وابن تيمية وغيرهما من أهل العلم إلا أن بعضهم نازع في صحة إطلاق لفظة النقصان وإن كان مُقرَّا بِمعنى النقصان، كما حصل من الإمام مالك -رحِمه الله- في إحدى الروايتين عنه.

ويعتقدون أن الكفر يكون بالقول كأن يسب الإنسان الدين أو يستهزئ بالرسول الكريم مُحَمَّد عَلَيْكَا الله المنان الدين أو يستهزئ بالرسول الكريم

ويكون بالفعل أيضًا كأن يقتل الإنسان نبيًّا، أو يسجد لصنم، أو يدوس مصحفًا.

ومِمَّا أَجْمَع عليه أهل السنة -رحِمهم الله- أن الكفر ليس محصوراً بالتكذيب فحسب، بل قد يكون المُرءُ كافرًا بالجحود، وكافرًا بالشك، وكافرًا بالإعراض، وكافرًا بالنفاق، وكافرًا بالإباء والاستكبار كها ذكره الإمام ابن القيم في كتابه مدارج السالكين، وكتابه مفتاح دار السعادة.

فأهل السنة -رجمهم الله- لم يأخذوا ببعض النصوص ويتركوا بعضًا، بل جَمَعوا بين النصوص كلها، فجمعوا بين النصوص الَّتِي أثبتت أن الإيْمان قولٌ، وأن الإيْمان عملٌ، وأن الإيْمان عملٌ، وأن الإيْمان عملٌ، وأن الإيْمان يزيد وأن الإيْمان ينقص، وأن المسلم قد يكفر بأحد المُكفرات الَّتِي أَجْمَع عليها أهل السنة، أو نص عليها ربنا عَلَيها أو نبينا مُحَمَّد عَلَيها إذا تبين هذا فلننظر في بعض ما ذكره الدكتور

من زلاتٍ عقدية خالف بها إجْمَاع أهل السنة والجهاعة. أسأل الله أن يوفقه للرجوع عنها، ولزوم ما عليه أهل السنة.

# مخالفات الدكتور سفر الحوالي العقدية وغيرها

# المُخالفة الأولى:

قال الدكتور –وفقه الله وهداه – في كتابه "ظاهرة الإرجاء" (١) في المُجلد الثاني (ص ٢٧٥):

"فمن ارتكب هذه الفاحشة –يقصد الزنا – بِجوارحه فإن عمل قلبه مفقود بلا شك خاصةً
حين الفعل؛ لأن الإرادة الجازمة على الترك يستحيل معها وقوع الفعل فمن هنا نفى الشرع عنه
الإثيان تلك اللحظة: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن» لكن وجود قول القلب عنده منع من
الحُكم بخروجه من الإثيان كله".

هذا الكلام صريح في أن الزاني عند زناه قد ارتفع عن قلبه عمل القلب فلم يبقَ إلا قول القلب، وأهل السنة أجْمَعوا على أن من ارتفع عن قلبه عمل القلب فإنه يكون كافرًا مرتدًّا وخالف في ذلك الجهمية وبعض الصالحية كما ذكره الإمام ابن تيمية -رحِمه الله تعالى- فقال:

"فليس مُجرد التصديق بالباطن هو الإيْمان عند عامة المُسلمين إلا من شذ من أتباع جهم والصالحِي، وفي قولِم من السفسطة العقلية والمُخالفة في الأحكام الدينية أعظم مِمَّا في قول ابن كرام إلا من شذ من أتباع ابن كرام، وكذلك تصديق القلب الذي ليس معه حب لله ولا تعظيم، بل فيه بغض وعداوة لله ورسله ليس إيْمانًا باتفاق المسلمين"(٢).

وتصديق القلب: هو قول القلب

وقال ابن القيم في كتاب الصلاة: "فأهل السنة مُجمعون على زوال الإيبان، وأنه لا ينفع

<sup>(</sup>١) للتنبيه "ظاهرة الإرجاء" له طبعتان، طبعة قديْمة هي الَّتِي نُوقش عليها لَمَّا أخذ رسالة [ الدكتوراه]، وقد شاعت وانتشرت وكان عليها تعليقات ثُمَّ طبعت بعد ذلك طبعةً أولى فِي مُجلدين، وسأعزو على الطبعة المُعتمدة، وهي الأولى فِي مُجلدين.

<sup>(</sup>۲) الفتاوی (۷/ ۰۵۰).

## التصديق مع انتفاء عمل القلب و عَبته وانقياده".

معنى هذا أن القلب إذا لم يكن فيه عمل فإن الرجل يكون كافرًا مرتدًّا عند جَميع أهل السنة إلا غلاة المُرجئة، فالدكتور فِي هذا الكلام يوافق غلاة المُرجئة فيقول: إن الزافي حين يرتفع من قلبه عمل القلب فلا يبقى فِي قلبه إلا قول القلب الذي هو التصديق، فعلى كلام الدكتور يعدُّ مسلمًا؛ لأن الدكتور يرى أن عمل القلب إذا زال فإن الرجل لا يزال مسلمًا.

أما أهل السنة والجماعة فهم مجمعون على أن عمل القلب إذا ارتفع من القلب فإن الرجل يكون كافرًا، ومجمعون أيضًا على أن قوله على الله يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن». ليس معناه: ارتفاع عمل القلب، وإنَّما معناه ارتفاع الإيْمان الواجب؛ لأنه قد وقع في معصية وهي الزنا.

فالدكتور فِي هذا الكلام قد وافق غلاة المرجئة من الجُهمية والصالحِية كما ذكره الإمام ابن تيمية -رجمه الله تعالى-.

#### المخالفة الثانية:

جعل الدكتور إصرار الرجل على ترك الطاعة كفرًا، بل صرّح بِهذا فِي عدة صور ومن ذلك يقول الدكتور: "ولما احتيج للاستدلال على كفرهم إلى قياس ولا غيره، وإنّما جحدوا الالتزام بِهَا؛ أي: أصرُّ وا على ألاَّ يدفعوها مع الإقرار بأنّها من الدين"(١).

لاحظ جعل الإصرار على عدم فعل الواجب جحودًا، وأنه بِهذا لا يكون مُلتزِمًا للحكم، فصار كافراً بذلك.

وسبب زلة الدكتور في هذا الموضع فهمه خطأً لكلام ابن تيمية -رحمه الله- في تقريره أن غير الملتزم كافر، حيث ظن أن معنى عدم الالتزام: عدم التزام الفعل، فصار يكفر المصرين على ترك الطاعة كها سأنقله إن شاء الله بنصه.

# والردُّ عليه من أوجه:

الوجه الأول: بيان معنى عدم الالتزام من كلام ابن تيمية -رجمه الله- فإنه إذا كفَّر بعدم الالتزام فهو يريد عدم التزام الاعتقاد لا عدم التزام الفعل.

قال -رحِمه الله-:

"وتكفير تارك الصلاة هو المُشهور المُأثور عن جُمهور السلف من الصحابة والتابعين، ومورد النّزاع هو فيمن أقرَّ بوجوبها والتزم فعلها ولمَ يفعلها".

ومعنى: "التزم فعلها ولم يفعلها" أي: لم يقع منه عمل الجوارح، وإنَّما وقع منه التزام القلب لفعلها، وهذه المسألة هي مورد النِّزاع بين أهل العلم، فابن تيمية يفرِّق بين الالتزام الفعلي والالتزام الاعتقادي، والأمر الذي يكفر به بالإجْمَاع ترك الالتزام الاعتقادي، أما ترك التزام

<sup>(1)(1/175).</sup> 

الصلاة بالجوارح فهو مَحل نزاع -كما سيأتي الكلام عليه إن شاء الله-.

فكلام ابن تيمية صريح في التفريق بين عدم التزام الفعل وعدم التزام الاعتقاد، وأن الكفر بالإِجْمَاع هو عدم الالتزام الاعتقادي، أما عدم التزام فعل الصلاة فهو مَحَلُ نزاع.

الوجه الثاني: يلزم على قول الدكتور هذا - وهو كفر من لمَ يلتزم الفعل - أن قول أئمة السنة في كتب الاعتقاد في عموم الذنوب والمعاصي الَّتِي دون الشرك والكفر: "وأنَّهم لا يكفرون أحدًا من أهل القبلة بذنبٍ ما لمَ يستحله" أنه خطأً! وأن أهل السنة ينبغي أن يضيفوا: "ما لم يستحله، أو يصر على تركه"!! وهذا لا قائل به من أهل السنة.

الوجه الثالث: ثبت عن عبد الله بن عباس ها أنه قال: "لا كبيرة مع الاستغفار، ولا صغيرة مع الإستغفار، ولا صغيرة مع الإصرار على المعصية – ومنه على ترك الواجب –، ولا يلزم من ذلك الكفر.

الوجه الرابع: إن التكفير بعدم التزام الفعل مفتقرٌ إلى الدليل، فأين الدليل على التكفير به؟ وأما الحُهاسات والاندفاعات فإنها لم تكن يومًا ما دليلاً على التكفير، وإنَّها التكفير حقٌ لله ولرسوله -صلى الله عليه [وعلى] آله وسلم-.(٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في تفسيره (٥/ ٤١) وابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٩٣٤) والبيهقي في شعب الإيمان (٥/ ٥٥٦).

<sup>(</sup>٢) كنت قد ذكرت المسألة في شرحي لنواقض الإسلام (الإلمام) فأحببت نقل جزءٍ منها لكون العبارة محررة كتابة فهي أدق.

فائدة / كثيراً ما يذكر أهل العلم في كلامهم لا سيها الإمام أحمد بن تيمية – رحمه الله – أن من لم يلتزم هذا فهو كافر. فظن بعضهم أنه يريد المداومة على ترك الواجب أو المداومة على فعل الحرام، ويسمون هذا غير ملتزم، وهذا الظن خطأ، وخطوة من خطوات الشيطان ليجعلهم على فكر الخوارج في مرتكب الكبيرة، ورد هذا الظن من أوجه:

١/ بيان معنى (عدم الالتزام) من كلام أهل العلم لا سيها الإمام أحمد بن تيمية – رحمه الله –، وأنه لا يرادف الترك المستمر
 كها يتصوره بعضهم قال – رحمه الله – في الفتاوى (٢٠/ ٩٧): وتكفير تارك الصلاة هو المشهور المأثور عن جمهور السلف من
 الصحابة والتابعين. ومورد النزاع هو فيمن أقر بوجوبها والتزم فعلها ولم يفعلها ا.هـ

لاحظ قوله "التزم فعلها ولم يفعلها "يفيد أن معنى الالتزام غير معنى المداومة على الفعل فقد يكون الرجل ملتزماً لها لكنه لا يفعلها، فالالتزام الذي ينبني على تركه الكفر أمر عقدي قلبي لا فعلي ؛ لذا لما أراد ابن تيميه التعبير بالالتزام الفعلي قيده بوصف (الفعلي) ثم لم يجعله مكفراً لذاته بل لأمر آخر عقدي فقال – بعد النقل المتقدم –: أن لا يجحد وجوبها، لكنه متنع من التزام فعلها كبراً أو حسداً أو بغضاً لله ورسوله، فيقول: اعلم أن الله أو جبها على المسلمين، والرسول صادق في تبليغ القرآن، ولكنه ممتنع عن التزام الفعل استكباراً أو حسداً للرسول، أو عصبية لدينه، أو بغضاً لما جاء به الرسول، فهذا أيضاً كفر بالاتفاق، فإن إبليس لما ترك السجود المأمور به لم يكن جاحداً للإيجاب، فإن الله تعالى باشره بالخطاب، وإنها أبي واستكبر وكان من الكافرين ا.هـ

فلاحظ أنه لم يجعل ترك الالتزام الفعلي مكفراً لذاته، بل لما احتف به اعتقاد كفري، وهو الكبر والحسد أو بغض الله ورسوله.

فبهذا يتبين بجلاء أن ترك الالتزام ليس تركاً للفعل ولو على وجه الإصرار بل ترك للاعتقاد، فإن قيل: ما معنى (عدم الالتزام)؟

فيقال: معناه ترك المأمور لدافع عقدي كفري كالإباء والاستكبار وهكذا...مع اعتقاد وجوبه على نفسه وعلى المسلمين كما في كلام ابن تيمية المتقدم - قريباً -: لكنه ممتنع من التزام فعلها كبراً أو حسداً أو بغضاً لله ورسوله. ثم ذكر إبليس مثالاً لغير الملتزم وهو موجب طاعة الله على نفسه لكنه ترك إباء واستكباراً

٢/ يلزم على قولهم أن من المكفرات عند أهل السنة الإصرار على المعصية تركاً لواجب أو فعلاً لمحرم فأين هو من كلامهم؟ بل إن كلامهم المسطور في كتب المعتقد أنه لا يكفر أحد من أهل القبلة بذنب ما لم يستحله، وذلك رد على الخوارج المكفرين بارتكاب الكبائر.

٣/ يلزم على قولهم أن المصر على المعصية بفعل المحرم أو ترك الواجب كافر. وهذا مخالف لما ثبت عن ابن عباس أنه قال: لا صغيرة مع الإصرار ولا كبيرة مع الاستغفار. أخرجه ابن أبي حاتم وابن جرير في تفسير هما لسورة النساء. ويدخل في كلامه ترك المأمور وفعل المحظور

٤/ أنه لا دليل من الكتاب والسنة على التكفير بمجرد الإصرار على الذنب، والتكفير حق لله ورسوله صلى الله عليه وسلم
 لا مدخل للعواطف ولا للحماسات فيه، بل النصوص دلت على عدم تكفير المصر كحديث صاحب البطاقة وغيره.

١٨

## المُخالفة الثالثة:

ذكر الدكتور في كتابه "ظاهرة الإرجاء" أن التعامل بالرِّبا يعدُّ استحلالاً، فكفر الذين يتعاملون بالربا في مثل البنوك الربوية، وقد أُتِي الدكتور من جهة ما تقدم ذكره من ظنه أن الإصرار على الذنب يعدُّ عدم التزام، وعدم الالتزام يعدُّ كفرًا، وإليكم ما قال في الصفحة (٦٨) من كتابه "ظاهرة الإرجاء": "فها بالك بأُمةٍ تلقي كتاب ربِّها وراءها ظهريًّا، وتعبد الدرهم والدينار، ولا يخطر على بالها جهادٌ قط، وتستحلُّ الربا، والغلول".ا.هـ

ومعلوم عند أهل العلم الراسخين أن التعامل بالربا في البنوك الربوية والإصرار عليه لا يعد استحلالاً.

وتأكيد لاعتقاده ذلك انظر إلى مقالٍ له آخر في كتابه "وعد كسنجر"، يقول في صفحة (١٣٨): "لقد ظهر الإلحُاد في صحفنا، وفشا المُنكر في نوادينا، ودُعيَ إلَى الزنا في إذاعتنا وتلفزيوننا، واستبحنا الرِّبا".

ثُمَّ قال: "وأما التحاكم إلَى الشرع تلك [الدعوى] القديْمة، فالحُق أنه لَمْ يبقَ للشريعة عندنا إلا ما يسميه أصحاب الطاغوت الوضعي الأحوال الشخصية، وبعض الحدود الَّتِي غرضها حفظ الأمن...".

وهو يتكلم عن أي دولة؟ عن بلاد التوحيد، البلاد السعودية، وسأرجع -إن شاء الله- إلى نقاش هذا الأمر.

ويقول فِي أحد دروسه فِي شرح الطحاوية فِي الشريط (٢٧٢)، الوجه الثاني لمَّا ذكر أحد الفنادق فِي دولة الإمارات فِي إمارة دُبي: "بكل صراحة يقول: إن فيها مشروباتٍ الَّتِي تسمونَها

لذا المرجو التنبه لخطوة الشيطان هذه وألا ينساق وراءها.

بالمشروبات الرُّوحية، أنه يقدم الخمور بالإضافة لِمَا فيه من الشاليهات الَّتِي ...، أيضًا الفديوات... فهذه دعوةٌ صريْحةٌ إِلَى الخُمور وتملوء الدعوة أيضًا مرفق بذلك الصور الَّتِي تثبت أنَّهم -والعياذ بالله- رقصٌ مُختلط، وتعرٍ مع شربٍ للخمر نعوذ بالله من هذا الكفر؛ لأنه استحلَّ ما حرّم الله - تبارك وتعالى-، وهو بلا ريب كفرٌ صريح".ا.هـ

ولا شك أن شرب الخمر والدعوة إليه والرقص والتعري ليست كفرًا، بل هي من المعاصي العظيمة، وقد أجمع أهل السنة على عدم التكفير بالمعاصي والذنوب ما لم تستحل أو تكون بدافع اعتقاد كفري، وإنَّمَا كفَّر بِهَا الْخُوارج، وأذنابُهم والمُتأثرون بِهم.

# الُخالفة الرابعة:

غلا الدكتور واشتطَّ وحصل منه إفراطٌ كبيرٌ فِي مسألة الْحُكم بغير ما أنزل الله، والسبب فِي ذلك أمران:

الأول: أن الدكتور من الغالين في سيد قطب (١)، وفي كتبه؛ وفكره، وقد نقل عنه في كتابه "ظاهرة الإرجاء" عشرات الصفحات.

الثاني: أن مُحَمَّد قطب قد قدم للدكتور في كتابه "ظاهرة الإرجاء"، ومعلوم أن مُحَمَّد قطب وأخاه سيد قطب متفقان على الغلو في مسألة الحُكم بغير ما أنزل الله، وسأذكر بعدُ كلامًا صريْحًا لسيد قطب يدلُّ على أنه من الغلاة في مسألة الحُكم بغير ما أنزل الله.

والدكتور سفر قد تأثر بسيد قطب في مسألة الحاكمية، حَتَّى صار يطعن - للأسف- فيمن يرى أن الحكم بغير ما أنزل الله كفرٌ أصغر لا أكبر ومن ذلك طعنه في الإمامين ابن باز والألباني - رجمها الله-.

يقول الدكتور في المُجلد الثاني صفحة (٦٩٥): "جاء المُرجئة المُعاصرون فقالوا: إن من كان لا يَحكم بكتاب الله وبسنة رسوله على ، ولا يقيم من شريعة الله إلا جزءًا قد يقلُّ أو يكثر، لا يقيمه لأنه من أمر الله وامتثالاً له، وإيْمانًا بدينه بل لأنه موافقٌ للهوى، والمُصلحة الذاتية، ومقرٌ مِمَّن يَملك حق القرار والتشريع سواء كان شخص الزعيم، أو الحزب، أو المُجلس التشريعي فإنه لا يكفر إلا إذا علمنا أنه في قلبه يفضل شرائع البشر على شريعة أحكم الحُاكمين، وما لمَ نظّلع على ذلك فكُلُّ أعاله هي على سبيل المُعصية حَتَّى وهو يصدِّر القوانين تلو القوانين...

<sup>(</sup>١) انظر إلى فتاوى العلماء في سيد قطب في كتاب "براءة علماء الأمة من أهل البدعة والمذمة" جَمع الشيخ الدكتور عصام السناني-حفظه الله-، قرأه وأثنَى عليه: الإمام مُحَمَّد بن عثيمين -رحِمه الله- وراجعه: العلامة صالِح الفوزان -حفظه الله-.

ثُمَّ قال بعد ذلك: كُلُّ ذلك معاصٍ لا تُخرجه من الإسلام ما لَم نطّع على ما في قلبه فنعلم أنه يفضل شرعًا وحكمًا غير شرع الله وحكمه على شرع الله وحكمه، أو يصرّح بلسانه أنه يقصد الكفر ويعتقده، وأنه مستحلٌ للحكم بغير ما أنزل الله، فمرجئة عصرنا أكثر غلوًّا من جهة أنَّهم لَم يَحكموا له بشيءٍ من أحكام الكفر لا ظاهرًا ولا باطنًا..".

إذن لَم على وصفهم بأنهم مرجئة فقط، بل وصفهم بأنهم أكثر غلوًا من المرجئة الأوائل! وهذا الكلام والغلو يدخل فيه الإمامان ابن باز والألباني سواء قصد هذا الدكتور سفر أو لم يقصده؛ فإنه على يقينٍ بفتوى الإمام عبد العزيز بن عبد الله بن باز -رجمه الله تعالى - ويعلم بكلام الإمام محكمً ذناصر الدين الألباني -رجمه الله تعالى -، بل نص في كتابه هذا على الإمام الألباني.

بل قال الدكتور -وللأسف- في لقاء معه في قناة المُجد لمَّا سأله المُقدم عن رأيه بِمن يأخذ بقول ابن باز وابن عثيمين والألباني في أن الحُكم بغير ما أنزل الله كفرٌ أصغر لا أكبر، قال: "لا يجوز اتباعهم في هذا لأنَّها زلة عالم"!.ا.هـ

• وأما مسألة الحكم بغير ما أنزل الله:

فيقول شيخنا الإمام عبد العزيز بن عبد الله بن باز -رحِمه الله تعالى -:

من حكم بغير ما أنزل الله فلا يُخرج عن أربعة أمور:

الأول: من قال: أنا أحكم بِهذا - يعنِي القانون الوضعي - لأنه أفضل من الشريعة الإسلامية؛ فهو كافرٌ كفرًا أكبرَ.

الثاني: من قال: أنا أحكم بِهذا لأنه مثل الشريعة الإسلامية فالحكم بِهذا جائز، وبالشريعة جائز؛ فهو كافرٌ كفرًا أكبرَ.

الثالث: من قال: أنا أحكم بِهذا والحكم بالشريعة الإسلامية أفضل لكن الحكم بغير ما أنزل الله جائز؛ فهو كافرٌ كفرًا أكبرَ.

إذن الأول جعل الحكم بغير ما أنزل الله أفضل، والثاني جعله مساويًا للحكم بِما أنزل الله، والثالث جعله جائزًا، فهؤلاء الثلاثة كُفارٌ مرتدون.

الرابع: من قال: أنا أحكم بِهذا وهو يعتقد أن الحكم بغير ما أنزل الله لا يَجوز، ويقول: الحكم بالشريعة أفضل، ولا يَجوز الحكم بغيرها ولكنه متساهلٌ، أو يفعل هذا لأمرٍ صادرٍ من حكامه؛ فهو كافرٌ كفرًا أصغر لا يَخرج من الملة، ويعدُّ من أكبر الكبائر.

ثُمَّ قال -رحِمه الله- فِي كلامٍ له آخر لَّا ذكر الألبانِي -رحِمه الله- أن الحكم بغير ما أنزل الله كفرٌ أصغر لا أكبر -ونشر هذا الكلام فِي جريدة الشرق الأوسط(١)- علَّق الإمام عبد العزيز بن عبد الله بن باز -رحِمه الله- وذكر أن الإمام الألبانِي أصاب الحق فِي هذه المُسألة فقال:

"فألفيتها كلمةً قيمةً أصاب فيها الحق وسلك سبيل المؤمنين، وأوضح -وفقه الله- أنه لا يجوز لأحدٍ من الناس أن يكفر من حكم بغير ما أنزل الله لجرد الفعل من دون أن يعلم أنه استحلَّ ذلك بقلبه، واحتج في ذلك بيًا جاء عن ابن عباس ب وغيره من سلف الأمة، ولا شك أن ما ذكره في تفسير قوله تعالى: ﴿ومن لمَ يُحكم بِهَا أنزل الله فأولئك هم الكافرون ﴾، وقوله: ﴿ومن لمَ يُحكم بِهَا أنزل الله فأولئك هم الفاسقون ﴾ هو بيًا أنزل الله فأولئك هم الفاسقون ﴾ هو الصواب، وقد أوضح أن الكفر كفران، وأن الظلم ظلمان، وهكذا الفسق فسقان، فمن استحلَّ الحكم بغير ما أنزل الله، أو الرِّبا، أو غيرهما من المُحرمات المُجمع على تَحريْمها فقد كفر كفرًا أكبر، ومن فعلها بدون استحلالٍ كان كفره كفرًا أصغرَ، وظلمه ظلمًا أصغرَ، وهكذا فسقه" (٢)

وقد عُرض سؤالٌ على اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، بالمملكة العربية السعودية

<sup>(</sup>١) الشرق الأوسط عدد (٦١٥٦) تاريخ ١٢/ ٥/ ١٤١٦٪.

<sup>(</sup>۲) مجموع مقالات وفتاوى متنوعة (۹/ ۱۲٤)

يقول السائل فيه: من لَمْ يَحكم بِمَا أنزل الله تعالى، هل هو مسلمٌ أم كافرٌ كفرًا أكبرَ، وتقبل منه أعماله؟ فأجابت اللجنة برئاسة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز -رجمه الله تعالى-، وعضوية الشيخ عبد الله بن غديان -حفظه الله-(۱)، قائلةً: "قال الشيخ عبد الله بن غديان -حفظه الله-(۱)، قائلةً: "قال تعالى: ﴿ومن لم يحكم بها أنزل الله فأولئك هم الكافرون﴾. وقال تعالى: ﴿ومن لم يحكم بها أنزل الله فأولئك هم الظالمون﴾. وقال تعالى: ﴿ومن لم يحكم بها أنزل الله فأولئك هم الفاسقون﴾. لكن إن استحل ذلك واعتقده جائزًا فهو كفرٌ أكبر، وظلمٌ أكبر، وفسقٌ أكبر يخرج من الملة، أما إن فعل ذلك من أجل الرشوة أو مقصدٍ آخر وهو يعتقد تحريم ذلك فإنه آثمٌ يعتبر كافرًا كفرًا أصغر وفاسقًا فسقًا أصغر لا يخرجه من الملة كها أوضح أهل العلم في تفسير الآيات المذكورات".

فقول اللجنة برئاسة ابن باز -رحِمه الله- وقول الإمام الألبانِي -رحِمه الله-، عند الدكتور سفر -هدانا الله وإياه- ليس إرجاءً فقط، وإنَّها أشد من الإرجاء الأول!

وليس بغريب أن يصدر ذلك من الدكتور سفر الحوالي لتأثره الكبير بسيد قطب، وأنتم تعلمون أن سيد قطب -رحِمه الله-(<sup>٢)</sup> أصابه الغلوفي هذه المسألة -مسألة الحكم بغير ما أنزل الله-

<sup>(</sup>۱) فتوى رقم (۷٤۱).

<sup>(</sup>٢) تعمدت الترحم عليه ليعلم المخالفون أنني لا أكفره، فكم يلبس الحِزبيون على الشباب بأن السلفيين يكفرون سيد قطب حَتَّى ينفروهم، وهذا ما لا أعرفه عن أحد من علماء السلفيين كالشيخ الألباني، والشيخ ابن باز، والشيخ ابن عثيمين، والشيخ الفوزان، والشيخ عبد المحسن العباد، والشيخ ربيع المدخلي، والشيخ النجمي -رحم الله حيهم وميتهم-. بل إنِّي -وايْم الله- لا أعرفه عن أحد من طلاب العلم، فليثبت هذا الحزبيون وإلا عدت من كذباتهم الكثيرة. راجع شريطًا بعنوان "احذروهم فإنَّم يكذبون".

# المُخالفة الخامسة:

لقد أكثر الدكتور سفرٌ -هداه الله- من ذكر مسألة "ترك جنس العمل" وأنَّها من معتقدات أهل السنة والجهاعة، بل جعلها بوابةً للطعن في الإمام الألباني -رحِمه الله-، وقبل أن أذكر كلامه أحبُّ أن أصوِّر مسألة جنس العمل عند أهل السنة من كلام أبي العباس بن تيمية -رحِمه الله-.

# • مسألة جنس العمل:

يقول أبو العباس ابن تيمية -رحِمه الله- فِي المُجلد السابع صفحة (٦١١):

"ومن المُمتنع أن يكون الرجل مؤمنًا إيْمانًا ثابتًا فِي قلبه بأن الله فرض عليه الصلاة والزكاة والحيام والحج ويعيش دهره لا يسجد لله سجدة ولا يصوم من رمضان ولا يؤدي زكاة ولا يحج إلى بيته فهذا مُمتنع ولا يصدر هذا إلا مع نفاقٍ فِي القلب وزندقةٍ لا مع إيْمَانٍ صحيح". اهـ.

إذن صورة مسألة "ترك جنس العمل" (١) أن ينطق الرجل بالشهادتين، ويَجلس دهره لا يفعل ولا يعمل شيئًا من أعمال الجوارح الواجبة، وقد حكى الإمام ابن تيمية -رحمه الله- والآجري وغيرهما أن من لم يعمل شيئًا من أعمال الجوارح فإنه يكون كافرًا ومرتدًّا، وأهل السنة يذكرون هذه المُسألة تفريعًا عن مسألة تلازم الظاهر والباطن في الإيمان، إذ إن الإيمان الباطن يلزم منه الإيمان الظاهر؛ لأنهما متلازمان مرتبطان لا ينفكان كما قرر ذلك أهل السنة منهم الإمام ابن تيمية -رحمه الله تعالى-، ودلَّ عليه حديث النعمان: «ألا وإن في الجُسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب» والحديث عليهم رَحمة الله-.

<sup>(</sup>١) حاول بعض الفضلاء تخطئة إطلاق لفظة (جنس العمل) على ماسبق تصويره مع أن من أوئل من استعمل هذا اللفظ الإمام ابن تمية -رحمه الله- بحجة أن هذا اللفظ ليس دقيقاً وهذا ليس صحيحاً فها أكثر الألفاظ التي أطلقت على معاني وهي ليست دقيقة وتسمح أهل العلم فيها قائلين لا مشاحة في الاصطلاح إذا كانت المعاني صحيحة.

قال الدكتور سفر في المُجلد الثاني صفحة (٦٥٦): "بِهذا يتبين لطالب الحق أن ترك الأركان الأربعة وسائر عمل الجوارح كفرٌ ظاهرًا وباطنًا؛ لأنه ترك ٌ لجِنس العمل الذي هو ركن الحُقيقة المُركبة للإيْهان والَّتِي لا وجود لهَا إلا به، وهذا مِمَّا لا يَجوز الخلاف فيه، ومن خالف فيه فقد دخلت عليه شبهة الإرجاء شعر أم لمُ يشعرُ".

فالدكتور يقرر هنا أن جنس العمل ركنٌ فِي الإِيْمان، وأنه لا وجود للإِيْمان إلا به، وأنه لا يُجوز الْخِلاف فِي هذه المُسألة، ثُمَّ قال فِي صفحة (٧٥٧): "وهو أن إِيْمان القلب مستلزم لإِيْمان الجُوارح، ويتركب منهما معًا حقيقة الإِيْمان الشرعية".

إذن هُنا جعل جنس عمل الجوارح مستلزمًا للإيْمان، وأنه لا يتصوّر إيْمانٌ حقيقيٌّ إلا بِجنس عمل الجُوارح، وهذا حقٌ وصدقٌ، وهو ما يقرره أهل السنة والجماعة -رحِمهم الله-، لكن الدكتور بعد ذلك تصور إيْمانًا حقيقيًّا نافعًا منجيًا من النار مع عدم وجود جنس عمل الجُوارح فقال فِي صفحة (٥٢٩):

"ولهِذا تَحصل حالةٌ شاذةٌ خفيةٌ وهي أن يضعف إيْهان القلب ضعفًا لا يبقى معه قدرة على تَحريك الجوارح لعمل خيرٍ، مثله مثل المريض الفاقد الحُركة والإحساس، إلا أن في قلبه نبضًا لا يستطيع الأطباء معه الحُكم بوفاته مع أنه ميئوسٌ من شفائه، فهو ظاهرًا في حكم الميت، وباطنًا لديه هذا القدر الضئيل من الحُياة الذي لا حركة معه..".

إذن الدكتور تصوّر حالةً وصفها بأنّها شاذة وهي وجود إيْهان بلا شيء من عمل الجوارح. وقال أيضًا في صفحة (٦٥٧): "وهذا الإيْهان الذي يكون على تلك الدرجة من الضعف لا يُحرك صاحبه على عمل خير قط".

فقد جعل الدكتور جنس عمل الجوارح ركنًا في الإيْهان، بل لا بدَّ منه فيه، بل لا يتصوِّر المُهان الحقيقي بدونه، ثُمَّ بعد ذلك ناقض هذا الأصل الذي أصَّلَهُ، وكرَّره كثيرًا، وتصوَّر إيْهانًا

نافعًا بدون شيء من عمل الجُوارح! فهنا يكون الدكتور قد أخطأ، وناقض أهل السنة والجماعة في أن جنس العمل ركن وأصل للإيمان، والعجيب أن الدكتور سفراً جعل مسألة جنس العمل وعدم التكفير بها بوابةً في الطعن على الإمام الألباني والتشنيع عليه (١) ثُمَّ وقع هو نفسه فيها مع تقريره الكثير لها.

وعِمَّا ينبغي أن يُعلم أن الإمام الألباني -رحِمه الله- وإن كان قد أخطأ في تقرير عدم كفر تارك جنس العمل كما بيَّنتُ حجم خطئه في رسالتِي "الإمام الألباني، وموقفه من الإرجاء"(٢)، فإن هذا لا ينقص من إمامته، ولا يسقطه، بل لا يزال إمامًا من أئمة أهل السنة(٣) -رحِمه الله تعالى- فهو قد أخطأ في تقرير عدم كفر تارك جنس العمل إلا أنه قرَّر أصل هذه المُسألة وهو التلازم بين الظاهر والباطن فقال في تَحقيقه لكتاب رياض الصالحين، في المُقدمة صفحة (١٥): "والحُقيقة أنه لا يُمكن تصوُّر صلاح القلب إلا بصلاح الأعمال، ولا صلاح للأعمال إلا بصلاح القلب، وقد بيَّن ذلك رسول الله عليه أجْمَل بيان في حديث النعمان بن بشير: «ألا وإن في الجُسد مضغة إذا صلحت صلح الجُسد كله وإذا فسدت فسد الجُسد كله ألا وهي القلب»...".

إذن الإمام الألباني -رجمه الله- يقرر الأصل وهو التلازم بين الظاهر والباطن، وإنَّما أخطأ في تطبيق مسألة جنس العمل، وجعل حديث الجُهنميين من جنس من تركوا جنس العمل ووقع في هذا الخطأ مثله تمامًا الدكتور سفر الحوالي، ومع ذلك جعل الدكتور قول الألباني خطأً وشناعة يشنع عليه بها، أما هو فلا.

• وخلاصة مسألة جنس العمل حَتَّى لا تكون سلاحًا لأهل البدع، من الحركيين، والحزبيين

<sup>(</sup>١) وسيأتِي ذكر هذا إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢) تُجد الرسالة على هذا الرابط:

http://www.islamancient.com/book/albani.zip

<sup>(</sup>٣) استمع لشريط "تبرئة العلماء للألباني من الإرجاء" موجود في تسجيلات منهاج السنة {وتسجيلات البينة (هاتف المعهد العلمي }، كلاهما بحي السويدي بمدينة الرياض

فِي الطعن على الإمام الألباني-رحمه الله-، وحتى لا تكون سبباً في تَهييج بعض أهل السنة بغير حق عليه، كما يلى:

أولاً: صورة المسألة: أن ينطق الرجل بالشهادتين ويجلس دهره، وعُمره لا يعمل شيئًا من أعمال الجُوارح، وهذه صورة نظرية أكثر من كونها واقعية، إذ لا يستطيع أحد أن يَحكم على مُعين أنه لَم يعمل شيئًا من أعمال الجُوارح، فلا يُمكن تطبيقها فِي أحكام الدنيا.

ثانيًا: أن مسألة جنس العمل فرعٌ عن قاعدة التلازم بين الظاهر والباطن. فهي مسألة جزئية لا كلية كما يحاول بعضهم إيهامه.

ثالثًا: ترك جنس عمل الجوارح كفرٌ بإجْمَاع أهل السنة والجماعة كما ذكره الشافعي والحميدي والآجري وابن تيمية.

وإن الإمام الألباني -رجمه الله- يقرر قاعدة التلازم بين الظاهر والباطن وإن كان قد أخطأ - عفا الله عنه- في تطبيق حديث الجهنميين وظن أن الجهنميين لم يعملوا خيرًا قط، والدكتور سفر الحوالي كذلك يقرر التلازم بين الظاهر والباطن، وأخطأ في تقرير مسألة جنس العمل، وأنز لها على حديث الجهنميين، وظن أن الجهنميين لم يعملوا شيئًا من أعال الجوارح البتة، وقد وجهت حديث الجهنميين بأربعة أوجه (١) ذكرتُها في رسالتِي "الإمام الألباني وموقفه من الإرجاء"، فكان الأجدر

<sup>(</sup>١) إن الأحاديث الَّتِي فيها إخراج أناس من النار ولمَ يعملوا خيرًا قط، كحديث أبِي سعيد عند مسلم ونَحوه لا يصح التمسك بِهَا على عدم كفر تارك جنس عمل الجوارح لأمور أربعة:

أُولاً: أن عموم هذا الحديث تدخل فيه أعمال القلوب، فهل من قائل به أخذًا بِهذا العموم؟ فإن قيل بالإجْمَاع خصص أعمال الجوارح.

ثانيًا: أن الاستدلال بِهذا الحديث من باب الاستدلال بالأمور المُحتملات، والاحتمال إذا توارد على دليل بطل الاستدلال به، وذلك أن الذين أخرجوا من النار بغير عمل قد يكونون من الأمم المُاضية غير أمة مُحَمَّد عَلَيْ إذ النار جامعة لعصاة أمة مُحَمَّد وغيرهم، لاسيما وفي بعض الأحاديث كحديث أبي سعيد: (شفعت المُلائكة والنبيون) وعليه فالاستدلال بِهذا الحديث استدلال بأمر مُحتمل، ولا يصح لقائل أن يقول: الأمم والشرائع متفقة في المُكفرات.

ثالثًا: أن هناك أحاديث فيها نفي العمل مع ذكر بعض الأعمال في الحُديث نفسه، كحديث أبي سعيد الخدري في الذي

بالدكتور سفر الحوالي قبل أن يكون من أوائل المُشنعين على الإمام الألباني في مسائل الإيْمان لأجل مسألة جنس العمل كان الأجدر به أن يعرف المسألة ويضبطها حق الضبط حَتَّى لا يقع فيها وقع فيه من الغلو في تصويرها، وتضليل المخالف فيها.!!

قتل مائة نفس، قالت ملائكة العذاب: (لَمُ يعمل خيرًا قط) متفق عليه. مع وجود أعمال صالحِة عملها كالْهِجرة، فصار النفي في هذه الأحاديث ليس نفيًا للكل كما أفاده ابن خزيْمة في كتاب التوحيد (٢/ ٧٣٢).

رابعًا: الاستدلال بِهذا الحديث من الاستدلال بِمورد النِّزاع، وذلك أن المُكفر بترك جنس العمل وغير المكفر متفقان أن هذا الرجل لمَّ يقع فِي أمر كفري؛ إذ لو كان واقعًا فِي أمر كفري لمَا خرج من النار، فمن ثَمَّ المُكفر بِجنس العمل يقول: إنه لمَّ يترك جنس العمل؛ إذ لو كان تاركًا له لمَا خرج من النار، والمُخالف يقول: بلى هو تارك ومع ذلك خرج من النار لأن ترك جنس العمل ليس كفرًا.

فلاحظ -أيها القارئ الكريْم- أن الاستدلال بِهذا الدليل استدلال بِمورد النِّزاع إذ كل منهما مُحتاج لأدلة خارجية في تقرير قوله وبيان هل هو كفر أم لا؟

## المُخالفة السادسة:

كرر الدكتور في كتابه أن من لم يكفر تارك الصلاة فقد دخلت عليه شبهة الإرجاء، فقال في صفحة (٢١٨): "بل مذهب السلف أن تارك العمل بالكلية كافر، إذ انعقد إجماع الصحابة عليهم رضوان الله على تكفير تارك الصلاة، ولم يُخالف في ذلك أحد حَتَّى ظهرت المُرجئة وتأثر بم ابعض أتباع الفقهاء الآخرين دون علم بأن مصدر الشبهة وأساسها هو الإرجاء".ا.هـ

ألا يعلم الدكتور أن في مقدمة الذين ذهبوا إلى عدم تكفير تارك الصلاة الإمام الزُّهري -رحِمه الله- فقد خرَّج المُروزيُّ فِي كتابه "تعظيم قدر الصلاة" بإسناد صحيح عن الزُّهريّ أنه لا يكفر تارك الصلاة "هذا القول لبعض التابعين ومنهم تارك الصلاة "هذا القول لبعض التابعين ومنهم عمر بن عبدالعزيز وإبراهيم النخعي، أما من جهة المذاهب فقد ذهب إلى عدم تكفيره -أيضًا- الإمام مالكُ، والإمام الشافعيُّ، ونقلها بعضهم روايةً عن الإمام أحمَد، فهل هؤلاء كلهم لمُ يتصوروا حقيقة الإيهان الذي تصوره الحوالي، وتأثروا ببدعة الإرجاء الخبيثة! أليس هذا من الغلو في مسائل الشريعة، والغلو في تضليل المُسلمين!

ثُمَّ تأمل قوله: "بل مذهب السلف أن تارك العمل بالكلية كافرٌ". فأين هو عن هذا الإجْمَاع الذي يحكيه عندما تخيل -كها تقدم- وجود إيْهانٍ ضعيف فِي القلب مع عدم وجود شيءٍ من أعهال الحُوارح! ما أسرع تناقضه وأظهره!! ولعل هذا من انتقام الله لأوليائه، علماء الأمة كالإمام ابن باز والإمام الألباني-رحهها الله-

• وإليكم شيئًا من خلاف فقهاء الإسلام في مسألة تارك الصلاة:

يقول ابن عبد البر -رحمه الله تعالى-: "هذا قولٌ -يعنِي: أن تارك الصلاة لا يكفر - قد قالت

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة (٢/ ٩٥٧)

به جَمَاعة من الأئمة مِمَّن يقولون: الإِيْمان قولٌ وعمل، وقالت به المرجئة (١) أيضًا، إلا أن المرجئة تقول أن المُؤمن المُقرَّ مستكمل الإِيْمان (٢)، أما أهل السنة فيقولون: إنَّ إِيْمانه ناقصٌ".

انظر إلى العدل والإنصاف من هذا الإمام، ثُمَّ يقول ابن عبد البر: "وقد ذكرنا اختلاف أئمة أهل السنة والجُماعة في تارك الصلاة، فأما أهل البدع فإن المُرجئة قالت: تارك الصلاة مستكمل الإيْمان إذا كان مقرَّا غير جاحد ومصدقًا غير مستكبر...".

ثُمَّ عزا عدم التكفير إلى جَمع من أئمة السنة.

وقال ابن المنذر في كتابه الإشراف": "اختلف أهل العلم فيمن ترك الصلاة عامدًا حَتَّى يَخرج آخر وقتها بغير عُذر فقالت طائفةٌ هو كافر، هذا قول إبراهيم النخعي، وأيوب السختياني، وابن المبارك، وأهمَد، وإسحاق وقال أهمَد: لا يكفر بذنب إلا تارك الصلاة عمدًا فإن تَرَكَ الصلاة إلى أن يدخل وقت صلاةٍ أخرى يستتاب ثلاثًا، وبه قال سُليهان بن داود، وأبو خيشمة، وأبو بكر بن أبي شيبة، وقالت طائفةٌ أخرى: يستتاب فإن تاب و إلا قتل، ولم تسمه هذه الطائفة كفرًا هذا قول مكحول، وبه قال مالكٌ، وحَمَّادُ بن زيدٍ، و وكيعٌ، و الشافعيُّ...".

فأئمة الإسلام مُختلفون في التكفير بترك الصلاة فطائفة على التكفير بترك الصلاة، وطائفة أخرى على عدم التكفير بترك الصلاة، فهل رمى أحدهم الآخر بأنه مُرجئ، وهل قالوا بأنه دخلت عليه شبهة الإرجاء؟! كلا والله لأنَّهم ليسوا أهل غلو في هذه المسائل. (٢)

<sup>(</sup>١) لأن المرجئة لا يرون الأعمال من الإيمان ولا يكفرون بِشيء من أعمال الجُوارح ومنها الصلاة.

<sup>(</sup>٢) تأمل دقة ابن عبد البر -رحِمه الله-.

<sup>(</sup>٣) رأيت أحد الفضلاء يقرر أنه لا نزاع بين أهل السنة في أن من ترك الصلاة بالكلية فإنه كافر وهذا خطأ منه لم أر أحداً عزاه لأهل السنة كما فعل ويؤكد ذلك ما تقدم من نقل أقوال أهل العلم في المسألة وأن منهم من لا يكفر على الإطلاق بتركها. ولعل الوهم جاءه -حفظه الله- من جهة أنه جعل قول ابن تيمية واختياره قول أهل السنة.

# المُخالفة السابعة:

تَحدث الدكتور سفر عن مسألة الخُروج على السلطان في المُجلد الأول صفحة (٢٦٣) في الحُاشية، فقال: "ويلاحظ من كلام الإمام -يعني بذلك الإمام أُحمَد - أن المُسألة اجتهادية مصلحية لا يترتب على الخلاف فيها تبديعٌ وتضليلٌ، وهكذا كان موقفه من أحمَد بن نصر الخُزاعي -رحِمه الله-".

فالدكتور في هذا الكلام يُمهدُ إلى شيءٍ: وهو أن القائلين بِجواز الخروج على السلطان وإن كانوا مخطئين أخطئوا إلا أن خطأهم من جنس المُسائل الاجتهادية الَّتِي يسوغ الْخِلاف فيها، ولا يضلل فيها المُخالف ولا يبدع.

وقبل نقد كلامه أذكر كلام الإمام أحْمَد -رجِمه الله- فِي هذه المسألة، يقول -رجِمه الله-: "من خرج على إمام من أئمة المسلمين وقد كان الناس اجتمعوا عليه وأقرُّ واله بالخلافة بأيِّ وجهٍ كان بالرضا أو الغلبة فقد شقَّ هذا الخارجُ عصا المُسلمين وخالف الآثار عن رسول اللهج، فإن مات الخارج مات ميتة جاهلية، ولا يَحلُّ قتالُ السلطان ولا الخُروج عليه لأحدٍ من الناس، فمن فعل ذلك فهو مبتدعٌ على غير السنة والطريق"(١).

وقد حكى الإجْمَاع على عدم الخروج على السلطان النووي -رحِمه الله تعالى- في شرحه لصحيح مسلم، وابن حجر في شرح البخاري، وقد أجْمَع السلف عليها بعد خلافٍ قد ذُكر عنهم. قال أبو العباس بن تيمية -رحِمه الله- في كتابه "منهاج السُّنة": "وقد استقرَّ قول السلف على عدم الخروج على السلطان".

وبعد أن تبيَّن لك إجماع السلف على عدم الخروج وأن الذي يرى الخُروج يبدع ويضلل، وأن المُسائلة لا يسوغ الخلاف فيها، فلننظر فِي كلام الدكتور: "وهكذا كان موقفه من أحمَد بن نصر

<sup>(</sup>١) ينظر المُسائل والرسائل المُروية عن الإمام أحْمَد (٢/٥).

الخُوزاعي -رحِمه الله-".

ذُكر الإمام أَحْمَد بن نصر الْخُزاعي عند الإمام أَحْمَد ابن حنبل فقال: "ذلك قد جاد بنفسه في سبيل الله". يا ترى ماذا فعل الإمام أحْمَد بن نصر الْخُزاعي؟

الذي يقرأ كلام الدكتور يظن أن الإمام أحمد بن نصر الخُزاعي قد دعا الناس إلى الخُروج على السلطان كها كان الدكتور يفعل -عفا الله عنه-! وهذا خطأ منه على الإمام ابن نصر، وإنها الذي جرى من الإمام أحمد بن نصر الخُزاعي -إن صحَّت القصة وإلا فإن في إسنادها انقطاعًا- أن الواثق استدعاه لكي يقول بخلق القرآن فأصرَّ على أن القرآن غير مَخلوق فكلموه وناظروه فأصرً على موقفه وأبى الرجوع فقتل، فقال الإمام أحمد: "قد جاد بنفسه في سبيل الله"(١). أين هذا الكلام من جواز الخُروج على السلطان، هل ذهب الإمام أحمد بن نصر الخُزاعي وجَمَّع الناس ليخرجوا على السلطان أم نطق بكلمة الحق عند السلطان؟ وهذا أفضل الجُهاد كها خرَّج الحاكم وغيره من حديث جابر أن رسول الله ﷺ قال: «أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر» (٢)

فإذا عرفت موقف الإمام أحمَد بن نصر الْخُزاعي عرفت أن الدكتور -هداه الله- قد لبَّس على القُرَّاء، ثُمَّ قارن بين مسألة عدم الخروج على السلطان المُجمع عليها، وتضليل الإمام أحمَد المُخالف فيها، وبين تَهوين الدكتور من الأمر وجعلها مسألة اجتهادية، وفي المُقابل جعل المُسائل الَّتِي يسوغ الْخِلاف فيها -كمسألة تارك الصلاة- شنيعة وضلل المُخالف وقال عمن لم يكفر تارك الصلاة بأنه متأثر بالمرجئة! أرأيت كيف تناقض الدكتور وخبط في المسائل خبط عشواء؟!

<sup>(</sup>١) خرَّجه الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (٥/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك (٤/ ٥٥١) من حديث أبي سعيد وأخرجه النسائي برقم (٤٢٠٩) وأحمد (٤/ ٣١٥، ٣١٥) من حديث طارق بن شهاب.

### المُخالفة الثامنة

لقد عظَّم الدكتورُ سفرٌ فِي كتابه سيدَ قطب تعظيمًا كبيرًا، وأكثر النقل عنه كما ذكرت لك، بل إن تعجب فاعجب من قوله فِي صفحة (٨٢) حينها عدَّ سيد قطب من أهل السنة والجهاعة القلائل! ولا أظنُّكَ تَجهل ما عند سيد قطب من زلاتٍ كبيرةٍ فِي المُعتقد، فقد سبَّ صحابة رسول الله ج، وقد قال أبو زرعة " إذا رأيت الرجل ينتقص أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فاعلم أنه زنديق.. " (١)

وقد قدح سيد قطب فِي نبِيّ الله موسى وعدَّه فتًى عصبِيَّ الْمِزاج، وسلك مسلك أهل البدع المخالفين لأهل السنة فِي تأويل أَسْمَاء الله وصفاته، وذكر أشياء كثيرة مُخالفةً لمِعتقد أهل السنة والجماعة وأصرَّ ودعا إليها فِي كتبه، ثُمَّ يأتِي الدكتور فيقول فِي صفحة (٨٢):

"إلا من سار فيها على منهج أهل السنة والجهاعة وهم في العصور المُتأخرة قليل بل إن هؤلاء القليل عندما يدعون إلى تصحيح الإيُهان وتَجلية معانيه ويبينون للأمة الكفر وضر وبه وخطره تَجدها تقف في وجوههم متهمة إياه بتكفير المُسلمين كها حصل لشيخ الإسلام ابن تيمية وشيخ الإسلام محمّد بن عبد الوهاب والشهيد سيد قطب -رجِمهم الله - وأمثالهم، ويعرضون عن تصريح هؤلاء العلهاء بأنَّهم لا يقصدون تكفير الأعيان...".

فهو بذلك قد جعل سيد قطب من أهل السنة والجماعة! ليس هذا فحسب بل من القلائل! ليس هذا فحسب بل من القلائل! ليس هذا فحسب بل ذكره مع الإمام ابن تيمية -رحمه الله-، والإمام محمَّد بن عبد الوهاب -رحمه الله- بل وجعله شهيدًا! وهذا من الغلو العظيم؟! كيف يجعل سيد قطب مِمَّن يصحح مفهوم الإيْمان وقد قال فِي كتابه "الظلال" فِي أوائل سورة الأنفال فِي الْحَاشية: "إن البحث في زيادة الإيْمان

<sup>(</sup>١) الكفاية (١/ ١٨٨).

# ونقصانه بَحثٌ جزئيٌ كلامي لا فائدة من ورائه"!

كيف يُجعل هذا مصححًا لعقيدة أهل السنة والجماعة في الإثبان ثُمَّ يوصف الألباني بأنه مرجئ! ويوصف كلام ابن باز والألباني بأنه أشد من قول المُرجئة الأوائل! سبحانك هذا بهتان عظيم.

ثُمَّ بعد ذلك تسمع من يغضب لأنه قد رُدَّ على الدكتور سفر الحوالي! أين غضبكم لأئمة الإسلام؟! أين غضبكم لتلميع المُبتدعة الضالين؟! وإليكم نصًّا واحدًا من كلام سيد قطب لتعرفوا به تكفيره للمجتمعات المُسلمة إذ قال فِي الظلال: "لقد استدار الزمان كهيئته يوم جاء هذا الدين إلى البشرية بلا إله إلا الله. فقد ارتدت البشرية إلى عبادة العباد، وإلى جور الأديان، ونكصت عن لا إله إلا الله.

ثُمَّ قال: إلا أن البشرية عادت إلى الجاهلية، وارتدت عن لا إله إلا الله، فأعطت لحِؤلاء العباد خصائص الألوهية، ولم تعد توحد الله، وتُخلص له الولاء.. البشرية بِجملتها بِمَا فيها أولئك الذين يرددون على المُآذن في مشارق الأرض ومغاربِ اكلهات " لا إله إلا الله " بلا مدلول ولا واقع.. وهؤلاء أثقل إثمًا وأشد عذابًا يوم القيامة لأنهم ارتدوا إلى عبادة العباد -من بعد ما تبين لهم الهُدى-ومن بعد أن كانوا في دين الله!"(١).

وفي موضع آخر يتكلم الدكتور عن مسألةٍ مُشكلةٍ لَمْ يَجد أفضل من تكلم في جوابَها إلا سيد قطب؟! يقول في الصفحة (٩٦): "وقد وجدت أن أفضل من أجاب على هذه الأسئلة من فقهاء الدعوة المُعاصرين هو الأستاذ سيد قطب -رحِمه الله- وها أنا أنقل من كلامه ما يفيد...".

انظر إليه كيف جعل سيد قطب من فقهاء الدعوة المعاصرين! وهو القائل في كتابه "في ظلال القرآن" في سورة المائدة: "وإن الإنسان ليرثي أحيانًا ويعجب لأناس طيبين، ينفقون جهدهم في

<sup>(</sup>١) فِي ظلال القرآن (٢/ ١٠٥٧).

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في الفروع، بينها الأصل الذي تقوم عليه حياة المُجتمع المُسلم ويقوم عليه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مقطوع…!".

ثُمَّ قال: "وما غناء أن تنهى الناس عن سب الدين في مُجتمع لا يعترف بسلطان الله، ولا يعبد فيه الله، إنَّمَا يتخذ أربابًا من دونه، ينْزلون له شريعته وقانونه ونظامه وأوضاعه، وقيمه وموازينه، والسابُّ والمسبوب كلاهما ليس في دين الله...".

ثُمَّ قال: "إن الأمر أكبر وأوسع وأعمق مِمَّا ينفق فيه هؤلاء الطيبون جهدهم وطاقتهم واهتهامهم ...إنه في هذه المرحلة ليس أمر تتبع الفرعيات -مها تكن ضخمة - ولو كانت هي حدود الله، فحدود الله تقوم ابتداءً على الاعتراف بحاكمية الله دون سواه، فإذا لمَ يصبح حقيقة واقعة تتمثل في اعتبار شريعة الله هي المصدر الوحيد للتشريع، واعتبار ربوبية الله وقوامته هي المصدر الوحيد للشريع، وعتبار ربوبية الله وقوامته هي المصدر الوحيد للسلطة.. فكل جهدٍ في الفروع ضائع، وكل مُحاولة في الفروع عبث... والمُنكر الأكبر أحق بالجُهد والمُحاولة من سائر المُنكرات..."(١) إلى آخره.

وهذا قول منكر شنيع إذ وضلال في أصل الدعوة إلى الله فإن بلاد مصر – أعزها الله بالتوحيد والسنة – لم يأتها حاكم يحكم بم أنزل الله منذ أن قال سيد هذه الكلمات إلى اليوم، فهل يطالب المُجتمع أن يتوقف عن إنكار الكفر الأكبر بالإجْماع كسب دين مُحَمَّد ج، وشرك (٢) القبور إلى أن يأتي سلطان يحكم بكتاب الله؟! هل يقول هذا داعية يعرف أصل الإسلام وما أرسلت الرسل من أجله، فضلاً أن يوصف بأنه من فقهاء الدعوة المعاصرين؟!

وليت غلو الدكتور وقف عند هذا الحد؛ بل ازداد إلى أن قال فِي شرحه للطحاوية فِي الشريط

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن (٢ / ٩٥١، ٩٥١).

<sup>(</sup>٢) يَأْتِي فِي كلام سيد إنكار الشرك وهو إذا قال هذا فإنها يريد به ما يسمونه بشرك القصور أي الحكم بغير ما أنزل الله دون شرك القبور كها قرره في الظلال.فتنبه

(١٨٦) الوجه الثاني في عام (١٤١٠هـ) عن سيد قطب: "سيد قطب -رجمه الله- ما كتب أحدٌ أكثر مِمَّا كتب في هذا العصر في بيان حقيقة لا إله إلا الله، انظر إلى مئات الصفحات من الظلال تتحدث عن هذا الموضوع".

إن سيد قطب لا يفرق بين توحيد الربوبية والألوهية! ولا يرى إنكار شرك القبور لأن هذا مُضيعٌ للوقت، ومع ذلك يقول الدكتور عنه هذا القول! أرأيتم التدليس والتلبيس! أين الإمام ابن باز، والإمام ابن عثيمين، والإمام الألباني، والإمام مُحَمَّد بن إبراهيم، والإمام سعد بن عتيق، أين جهود أئمة الإسلام المعاصرين في التحذير من الشرك والدعوة إلى التوحيد، كل هؤلاء تقدم عليهم سيد قطب وهو الذي لا يرى إنكار الشرك ولا يفرق بين توحيد الربوبية والإلهية؟! هذا من أعظم الغلو والتلبيس؟!

#### المُخالفة التاسعة:

أقف مع كلام الدكتور فيما يتعلق بالإمام الألباني -رجمه الله- فإن الدكتور في آخر الكتاب قد سوَّد ما يقرب من ست صحائف في الحُاشية ردَّ فيها على الإمام الألباني -رجمه الله تعالى- مصرحًا باسْمه، وذكر بعض الوصايا والأصول اللازمة الَّتِي يرى أن الإمام الألباني قد قصَّر في القيام بِهَا، ثُمَّ أخذ يوصيه بِها، قال الدكتور مُخاطبًا الإمام الألباني:

"ثانيًا: الرجوع لكتب الفرق وأقوال الفرق كما يكتب فيها أهل السنة والجماعة ليعرف الفرق جليًّا بين مذهبهم ومذهب الخُوارج والمُعتزلة فِي باب الإيْمان والأسْمَاء والأحكام، وليعرف حقيقة الإرجاء، فلا يقع فِي بعض أصوله وهو لا يشعر، وليتأكد أن الكفر يكون بالعمل كما يكون بالاعتقاد ويكون بالإباء وترك الانقياد كما يكون بترك الإقرار..".

#### في هذا الكلام أكثر من مغالطة:

أما الأولى: يرى أن الإمام الألباني -رحمه الله تعالى- لا يكفر بالأعمال وإنَّما يَحصر الكفر بالاعتقاد دون الأعمال فهو بِهذا يَجعل الألباني -رحمه الله تعالى- كالمُرجئة الأوائل الذين لا يرون الكفر بالأعمال وإنَّما هو مَحصورٌ فِي الاعتقاد، وأكدَّ هذا فِي حاشية الصفحة (٧٦٢) فقال: "فالشيخ وإن وافق المرجئة في حصر الكفر بالاعتقاد..".

والجُواب على هذا أن يقال: إن للإمام الألباني -رحمه الله تعالى- كلامًا صريحًا في التكفير بالأعمال -كما سيأتي- بل إنه ردَّ على سفر الحوالي كلامه هذا، ونفى نسبته إليه، وقد منَّ الله عليَّ فكتبت رسالة مُختصرة بعنوان "الإمام الألباني وموقفه من الإرجاء" وذكرت فيها نصوصه الصريحة في أن الكفر يكون بالعمل أيضًا، وهذه النصوص منها ما أخذته من كتبه ومنها ما أخذته من تسجيلاته الصوتية، وهو يقرر فيها أن الإيمان قولٌ وعملٌ واعتقادٌ يزيد بالطاعة وينقص

بالمعصية، وأن الكفر يكون بالقول والعمل والاعتقاد، وأن الرجل يكفر بالشك، وبالإباء، وبالاستكبار، وبالتكذيب، وبالنفاق، وبالإعراض...، وسيأتي -إن شاء الله- ذكر بعض تعليقات وتعقيبات الألباني على الدكتور في كتابه "ظاهرة الإرجاء".

فنسبة هذا القول للإمام الألباني خطأً وجناية عليه، وأحبُّ أن أنبه إلى أمرٍ: وهو أن الألباني حرحه الله - كثيرًا ما يردِّد أن الكفر الأكبر يكون بالاعتقاد، وأن الكفر الأصغر يكون بالعمل فيظن بعضهم أن الإمام الألباني قد وافق المرجئة في هذا الأمر وهذا خطأً وذلك أن المرجئة لا يكفرون بأعمال الجوارح كما نصَّ على هذا الإمام ابن تيمية في كتابه "الصارم المسلول"، وقد نقلت نصَّ كلامه في رسالتِي "الإمام الألباني وموقفه من الإرجاء"، فلا يكفرون بشيءٍ من عمل الجوارح؛ لأنهًا في الأصل ليست من الإيمان -عندهم - فلا يكفرون بشيءٍ منها، مع أن المرجئ يكفر الرجل الساب للدين، ويكفر الرجل المستهزئ، لكنه يَجعل قوله دليلاً على الكفر، أما القول نفسه فليس كفرًا.

أما أهل السنة فيكفرون بالسبِّ والاستهزاء ويحكمون عليها بأنَّها أقوالٌ كفرية يكفر بِهَا صاحبها كفرًا أكبر، إلا أن بعض أهل السنة يعبر بالكفر العملي والكفر الاعتقادي، ويسمي الكفر الأصغر: كفراً عملياً، والكفر الأكبر: كفراً اعتقادياً، وهذا السنِّي يَجعل الساب كافرًا وقوله (أي السب) كفرًا أكبر واعتقاده كفرًا أكبر، ويصف هذا بأنه كفر اعتقادي لا كفر عملي، فإذا جاء رجل من أهل السنة عِنَّن يقول: إن من الأعمال ما هو كفرٌ أصغر ومنها ما هو كفر أكبر، وآخر من أهل السنة أيضًا عِنَّن يقول: الأعمال كلها كفر أصغر والاعتقاد كله كفر أكبر فإنها يتفقان على أن الساب كافر أكبر وسبَّه كفرٌ أكبر إلا أن أحدهما يعبر عن هذا بأنه كفر اعتقادي والآخر يعبر عنه بأنه كفر عملي مُحرَّج من الْلة، فالنتيجة واحدة.

أما المرجئة فتجدهم يقولون فِي السابِّ إنه كافر لكن عمله ليس كفرًا، وإنَّما هو دليلٌ على

الكفر، وهذا القول خطأٌ وهو راجعٌ إلى اعتقادهم السيئ وهو أنه لا يكون شيءٌ من الأعمال كفرًا أكبر لأنهًا ليست من الإيمان، فأرجو أن تتنبه إلى الفرق بينهما.

• والخلاصة أن يقال:

إن أهل السنة يقولون:

إن العمل كفرٌ فِي ذاته وصاحبه يَخرج من الْمِلة، أما المرجئة فلا يصفون العمل بأنه كفر فِي ذاته وإنَّما هو دليلٌ على الكفر مع وصفهم للساب بأنه كافر.

وأنبه إلى أمرٍ آخر: وهو أنه قد توجد في عبارات وإطلاقات بعض أهل السنة: إن هذا العمل دليلٌ على الكفر، وليس معنى هذا أنَّهم وافقوا المرجئة وخالفوا أهل السنة في هذا الباب، وإنَّما هم مع قولهم بذلك إلا أنهم يصفون العمل ذاته بأنه كفر ويقولون: قول السب كفرٌ أكبر وهو دليلٌ على الكفر، وقد عبَّر بهذا التعبير الإمام ابن تيمية -رجمه الله- في كتابه "الصارم المسلول" وقد نقلت هذا في رسالتي "الإمام الألباني وموقفه من الإرجاء".

بل عبَّر بعض أهل العلم بأن الأعمال الكفرية علامة على الكفر وهذه اللفظة يطلقها السنِّيُّ والمرجئ، إلا أن السنِّي إذا أطلقها فإنه يصف العمل ذاته بأنه كفرٌ أكبر مُخرجٌ من الْمِلة، أما المُرجئ فلا يصفه بأنه كفرٌ أكبر مُخرجٌ من الْمِلة، وإنَّما يَجعله دليلاً وعلامةً على الكفر.

والإمام الألباني يُسمى الكفر الأصغر: كفراً عملياً، والكفر الأكبر: كفراً اعتقادياً، وفي الوقت نفسه يصف العمل الكفري كالسبِّ وغيره بأنه كفرٌ أكبر.

إذا تبيَّن لك هذا فينبغي أن تعلم أن الإمام الألباني -رحِمه الله - له سلفٌ في هذا التقسيم فقد نقله المُروزي عن بعض أهل الحديث كما في كتابه "تعظيم قدر الصلاة"، ونقله أيضًا ابن تيمية في شرح عمدة الفقه قسم الصلاة عن بعض أهل العلم ولم ينكره -رحمه الله تعالى-، فإذا علمت هذا اتضح لك جناية الدكتور -هداه الله - على الإمام الألباني -رحِمه الله تعالى- في قوله: إنه يَحصر

الكفرفي الاعتقادي.

أما المُغالطة الثانية: فهي قول الدكتور: "وليعرف الألباني حقيقة الإرجاء فلا يقع فِي بعض أصوله"(١).

إذن الدكتور يرى أن الإمام الألباني قد وافق المرجئة في أصلٍ من أصولهم لا في جزء وقد بينت كذب هذه الفرية وبطلانها فيها تقدم وفي رسالتِي "الإمام الألباني وموقفه من الإرجاء"(١) لمن أراد الرجوع إليها.

أما المُغالطة الثالثة: فهي قول الدكتور في ثنايا كلامه وهو يعدُّ الأعمال الكفرية: "ولنتدبَّر كتاب الله في هذه المُسألة بالذات فقد ورد فيه التكفير بالإباء وترك الانقياد وهو كفر إبليس وفرعون وأكثر الأمم، وورد فيه التكفير بالاعتقاد وهو كفر المنافقين وورد فيه التكفير بالعمل مع إقرار مرتكبه أنه كفر كتكفير معلم السحر ومتعاطيه... -إلى قوله-: وتكفير من غيَّر حكم الله إلى الجُلد والتمثيل مع إقرارهم حكم الله".

فالدكتوريرى هنا أن اليهود وقعوا فِي مُجُرد ترك الحُكم عمليًّا وهذا خطاً فإن فِي حديث ابن عمر فِي الصحيحين وحديث البراء فِي صحيح مسلم أن اليهود تركوا الجُلد مع زعمهم أن هذا هو الموجود فِي التوراة، فاليهود إذن لَم يقعوا فِي مُجُرد ترك الحكم بل وقعوا فِي التبديل وهو تغيير حكم الله بِحكم وضعي مع زعم أن هذا الحكم الوضعي هو حكم الله، وهذا المُسمى بالتبديل، وهناك فرقٌ بين تغيير حكم الله وتبديل حكم الله.

وخلاصة الفرق: أن المُغير لِحِكم الله يأتِي بِحكم آخر ولا يزعم أنه حكم الله، أما المُبدل فيأتِي

<sup>(</sup>١) استمع إلى شريط "تبرئة العلماء للألباني من الإرجاء"" موجود في تسجيلات منهاج السنة و [تسجيلات البينة أمام المعهد العلمي (هاتف ٩٣٧٥٥ ) }، كلاهما بحي السويدي بمدينة الرياض.

<sup>(</sup>٢) تَجد الرسالة على هذا الربط:

https://www.islamancient.com/?p=15326

بِحكم آخر ويزعم أنه حكم الله، وقد نبه إلى الفرق بين التغيير والتبديل ابن العربي ونقله القرطبي عن ابن العربي ولم يُخالفه وكذا قرره الإمام ابن تيمية -رجِمه الله تعالى-(١).

أما المُغالطة الرابعة: فهي قول الدكتور في ثنايا كلامه عن الإمام الألباني:

"خامسًا: المُوازنة بين ما ذكره فضيلته من الاحتراز من التكفير وبين ضرورة تَحذير الأمة من الوقوع فِي المُكفرات فلئن يُخطئ أحدنا فيتجنب ما هو بِمعصية ظنَّا منه أنه كفر خيرٌ من أن يُخطئ فيرتكب الكفر ظنَّا منه أنه مُجرد معصية".

وقال بعد ذلك في صفحة (٧٦١): "دراسة مدى حاجة الناس إلى بعض أنواع من العلوم قد يكون تأخيرها أفضل أو يكون تقديم غيرها أوجب، كإظهار أن تارك الصلاة لا يكفر في زمنٍ تكاسل الناس فيه عن الطاعة..".

يرى الدكتور أن من فقه الدعوة أن يدع الرجل رأيه في أن ترك الصلاة ليس كفرًا وإنَّما هو معصية الأن الناس متساهلون في ترك الصلاة، فإذا علموا أن تركها ليس كفرًا بل معصية فسيتساهلون فيها أكثر من ذي قبل، ومثلها أيضًا مسألة الحكم بغير ما أنزل الله فإنه قال: "ومثل ذلك مسألة كفر دون كفر ونَحوها عمَّ يدخل في فقه الدعوة ومراعاة فائدة العلم وهو بابٌ واسع...".

فهو إذن يرى أن الرجل لا يصح له أن يقول بأن الحكم بغير ما أنزل الله كفرٌ أصغر ولا أن ترك الصلاة كفرٌ أصغر، ولا يصح له أن ينشر هذا القول حَتَّى لا يتساهل الناس فِي ترك هذين الأمرين، وهذا الكلام خطأٌ ومُخالفٌ لنصوص الشريعة من أوجه أهَمها:

أولاً: إن فِي الواقع الذي نعيشه غلوًّا فِي التكفير وما هذه التفجيرات ونداءات ابن لادن ونداءات ابن لادن ونداءات الدكتور فِي بعض المُواضع الَّتِي سيأتِي ذكرها وما سبق ذكر بعضه إلا دليلٌ واضحٌ

<sup>(</sup>١) وقد تتابع على هذا الخطأ جمع منهم د. عبد العزيز آل عبداللطيف في كتابه نواقض الإيهان العملية ود. عبد الرحمن المحمود في كتابه الحكم بغير ما أنزل الله أحواله وأحكامه وقد رددت على الكتابين في شريطين وهما موجودان في تسجيلات البينة.

وبرهان ساطع على أن هناك أناسًا منسوبين للدعوة ومنسوبين للعلم ومع ذلك وقعوا في الغلو في بعض مسائل التكفير؛ لذا كان من الواجب أن يواجه هذا الغلو بالميزان الشرعي لاسيها عند الشباب المُتحمسين حَماسة غير منضبطة.

ثانيًا: بأي دليلٍ وبرهانٍ يصح لعالمٍ أن يدع الراجح عنده من الكتاب والسنة إلى غيره بِحجة مراعاة الواقع، فإن العالم إذا ظهر له أن الحكم في هذه المسألة كفرٌ أصغر فلا يصح له أن يدعي بأنمًا كفرٌ أكبر لأجل معالجة الواقع؛ لأن العالم للّا تبين له رجحان هذا القول فلسان حاله يقول: أرى أن حكم الله في هذه المسألة كذلك، ولو أن الله أراد أن يجعلها كفرًا أكبر لجعلها، والله عالم بيما سيأتي من زمانٍ.

أما المُغالطة الخُامسة: فهي قول الدكتور عن الألباني في حاشية صفحة (٧٦٠):

"ثانيًا: والتزام قاعدة مطردة في تقوية الحُديث بشواهده أو تضعيفه مهما تعددت طرقه مثلاً إذا كانت رواية: «فمن تركها فقد كفر» فلنضعف الأولى ولنتأول الأخرى فها هو التحكم إذن؟!...".

فالدكتور يدعو الإمام الألباني -رحِمه الله تعالى- أن يتخذ طريقةً وقاعدةً مطردةً فِي تقوية الأحاديث وما كان ينبغي للدكتور أن ينادي بهذا النداء لأمرين:

الأول: أن هذا النداء خطأً ومخالف كيا قرره أئمة هذا الشأن أئمة أهل الحديث فقد ذكر ابن الصلاح وغيره أنه ليس لتقوية الحديث بالشواهد والمتابعات قاعدة مطردة وإنّها تعرف بالمهارسة ولكل حديث حكمٌ خاصٌ، وذكر هذا أيضًا الإمام الألباني -رحمه الله تعالى- في كتابه "إرواء الغليل" في المُجلد الثالث، بل سَمعته -رحمه الله تعالى- يقول: "ليس علم الحديث مبنيًّا على قواعد جامدة؛ واحد زائد واحد يساوي اثنين، وإنّها هذا الحديث مبنيٌّ على المهارسة والتجربة الطويلة". الثاني: إنه وكما يقال: "رحم الله امراً عرف قدر نفسه" فلم يتعدى الدكتور ويغلط رجلاً قد

عاش ما يقرب من نصف قرنٍ أو أكثر في علم الحديث في قاعدة حديثية؟!، والدكتور ليس معروفًا بِهذا العلم، بل قد وقع في أخطاء شنيعة بأن احتج ببعض الأحاديث الضعيفة في كتابه هذا كما بيَّن ذلك الألباني -رحمه الله تعالى- في تعليقاته على كتاب الدكتور "ظاهرة الإرجاء"، والغريب أن الدكتور قد استدرك على الألباني بعض المُسائل الحُديثية الَّتِي أصاب فيها الألباني وأخطأ هو فيها، ومن ذلك: في حاشية صفحة (٧٥٨): ذكر الإمام الألباني حديث حذيفة: «يُدرس الإسلام كما يدرس الثوب حتى لا يدرى ما صيامٌ ولا صدقةٌ ولا نسك...».

جاء الدكتور سفر وقال في الحُاشية: "رواه الحاكم وقال: صحيح على شرط مسلم وسكت عنه الذهبِي، زاد العلامة الألباني في سلسة الأحاديث الصحيحة ثُمَّ عزاه إلى الحُاكم لكنه زاد فيه: «ولا صلاة» وهذه اللفظة ليست موجودةً في مستدرك الحاكم".

وإذا راجعت مستدرك الحاكم المُجلد الرابع فِي الصفحة (٥٠٥) وجدت الحاكم قد أورد الحديث بزيادة: «ولا صلاة» فأصاب الألباني وأخطأ الدكتور، ثُمَّ قال الدكتور فِي تكملة هذه الحاشية:

"تنبيه: وردت زيادة: «ولا صلاة» عند ابن ماجه في أول الحُديث لكن ليس في سؤال صلة الذي هو موضع الشاهد، وإنَّما فيه أن صلة قال: فما تنفعهم لا إله إلا الله وهو وهم لا يدرون ما صيام ولا صدقة ولا نسك...".

وإذا راجعت سنن ابن ماجه وجدت ابن ماجه -رحمه الله تعالى - خرَّج الحديث برقم (٤٠٤٩) في باب ذهاب القرآن والعلم وذكر الحديث بتهامه بزيادة لفظة «ولا صلاة» وأيضًا بسؤال صلة فإن الدكتور في هذا التعليق القليل قد وقع في وهمين ظن أن الإمام الألباني قد وهم فيها، وكان بودي أن يرفق الدكتور بنفسه ويعلم أن هذا ليس فنه، ومن تكلم في غير فنه أتى بالعجائب. أما المُغالطة السادسة: فهي قول الدكتور في حاشية صفحة (٧٦١) -ولا زلتُ مع وصاياه

للألباني-: "تاسعًا: الاحتراز من ذم التقليد بإطلاق لأسبابٍ؛ منها: أن ذلك يشمل أيضًا من يشتغل بعلم الرجال في هذا العصر إذ لا مصدر لهَم إلا محض التقليد لمِن يرى أن الاستقلال بالتصحيح والتضعيف غير مُمكن فِي العصور المُتأخرة...) فالدكتور هنا ذكر أمرين:

الأول: أنه يدعو الألباني -رجمه الله- أن يتحرز من ذم التقليد بإطلاق، ثُمَّ ذكر أن من التزم هذه الدعوى لزمه أن كلامه في الرجال محض تقليد؛ لأنه يقلد الأئمة في الحكم على الرجل بالتوثيق والتضعيف، وللجواب على هذا يقال:

أولاً: إن كل عارفٍ بالإمام الألباني وسَمع دروسه المسجلة يعلم أن الإمام الألباني يقول: التقليد كالمُيتة لا يصار إليه إلا عند الضرورة، ومعنَى ذلك أنه لا يصح لأحدٍ أن يعتمد التقليد وقد ظهر له الدليل الشرعي، وأيضًا لا يصح لأحد أن يعتمد على التقليد وبإمكانه الوصول للحكم الشرعي بالنظر في الأدلة الشرعية، فنخلص من هذا أن الإمام الألباني -رحمه الله تعالى لا يذم التقليد على الإطلاق ويؤكد هذا أن الإمام الألباني ذكر عشرات الأحاديث في السلسلة من شواهد و متابعات و غيرهما بني حكمه فيها على كلام الهيشمي أو غيره لأنه لم يقف على إسناد الحديث، ولم يقل الإمام الألباني -رجمه الله-: إن هذا تقليدٌ لا يجوز فعله.

ثانيًا: ذكر الدكتور سفر أن الكلام في الأحاديث تصحيحًا وتضعيفًا في العصور المتأخرة نوعٌ من التقليد، لأنه فرعٌ عن الكلام في الرجال، والكلام في الرجال مصدره ومنبعه التقليد، وهذا خطأٌ من جهتين:

الجهة الأولى: إن الكلام فِي الرجال تعديلاً وتَجريْحًا ليس تقليدًا على الإطلاق وإنَّما على قسمين:

الأول: أن يعاصر الإمام الجارح الرجل ويستمع إلى حفظه أو ينظر إلى عدالته، فيراه غير عدلٍ، هنا يُقبل كلام هذا الجارح من باب قبول خبر الثقة لا من باب التقليد كما ذكره الصنعاني -

رحِمه الله-.

الثاني: أن يحكم الإمام على رواية الرجل الذي لمُ يعاصره بناءً على دراسته لمروياته، فأخذ كلام الإمام كالإمام أحمد هو من التقليد لكن من التقليد غير المذموم لكون المُجتهد في هذه الأزمان يتعسر عليه دراسة حال كل راو وحده؛ لذلك صار هذا الفعل غير مذموم؛ لأنه ليس متيسرًا، ثُمَّ لو قُدر أن هذا الفعل –أخذ قول الجارح على الإطلاق – يعدُّ تقليدًا فإن تصحيح الحديث وتضعيفه ليس تقليدًا فإذا الرجل، وفرقٌ بين أخذ قول الإمام على بن المُديني أو البخاري في الرجل تضعيفًا أو توثيقًا وبين أخذ كلامه في الحكم على الحديث.

ثُمَّ إن الإمام البخاري أو عليًّا المُدينِي قد يَحكمان على رجلٍ بالضعف فيأتِي الإمام أهمَد والإمام يَحيَى بن معين، ويَحكمان على الرجل بالثقة، فإذا رجحت قول أحدهما على الآخر فإن هذا لا يعدُّ تقليدًا على الإطلاق؛ بل يعدُّ اجتهادًا من وجه، ولو قُدِّر أن هذا تقليدٌ فإنه حينئذٍ لا يكون من التقليد المذموم؛ لأنه كالميتة للمضطر.

ثُمَّ قوله: "وهو حجة لمن يرى أن الاستقلال بالتصحيح أو التضعيف غير ممكنٍ فِي الأعصار المتأخرة".

هذا القول خطأٌ وليس فِي ما تقدم ذكره ممسكٌ لئن يقول أحدٌ مثل هذا القول.

أما المغالطة السابعة: فهي قول الدكتور في حاشية الصفحة نفسها، وهو لا يزال مصرًّا -هداه الله- على وصف القول بعدم كفر تارك الصلاة، ووصف القول بعدم كفر الحاكم بغير ما أنزل الله، لا يزال مصراً بأنها قولان شاذان، وزلة عالم، يقول:

"فإظهار أن تارك الصلاة لا يكفر في زمنٍ تكاسل الناس فيه على الطاعة وفرحوا بزلة العالم وشذوذ المُفتِي ومثل ذلك مسألة كفر دون كفر ونَحوها مِمَّا يدخل فِي فقه الدعوة...".

وقال فِي لقاءٍ معه فِي قناة المُجد قبل زمن لما سأله المقدم وقال: ما رأيك لو أن رجلاً أخذ بقول

ابن باز والألباني وابن عثيمين في أن الحكم بغير ما أنزل الله كفرٌ أصغر لا أكبر؟ فقال الدكتور: لا يَجوز اتباعهم في هذا الأمر؛ لأن هذه زلة عالم".

وإن تعجب فاعجب أن يصف هذا القول بأنه زلة عالم وأنه قولٌ شاذ مع وجود من قال به من العلماء الأوائل، وفي المقابل يصف مسألة الخُروج على السلطان الفاسق بأنها مسألة اجتهادية مع كون الإجْمَاع منعقدًا على عدم جواز الخُروج على السلطان ولو فسق و فجر كها تقدم بيانه.

أما المُغالطة الثامنة: فهي قول الدكتور في وصاياه للإمام الألباني -رحِمه الله-: "التثبت في نسبة الأقوال إلى الأئمة بالرجوع إلى المُصادر الأصلية مثل كلام الإمام أحْمَد في كتاب الإيْمان له ونَحوه لا من كتب المُذاهب والخِلاف".

إن القارئ لهِذا الكلام يظن أن الإمام الألباني -رحِمه الله- إذا أخذ مسألة أو نسب قولاً إلى إمام من الأئمة فإنه يفعل ذلك بالرجوع إلى الكتب غير المعتمدة؛ لذلك احتاج الدكتور أن يقول مثل هذه الوصية.

وهذا القول خطأٌ وجنايةٌ وظلمٌ للإمام الألباني -رحمه الله تعالى-؛ لأنه في كتاب حكم تارك الصلاة في عدم كفر تارك الصلاة قال:

فقد ذكر ابنه عبد الله في مسائله قال: سألت أبي -رجمه الله- عن ترك الصلاة متعمدًا فقال الإمام أحمد -رجمه الله- في الجواب: والذي يتركها لا يصليها والذي يصليها في غير وقتها أدعوه ثلاثًا، فإن صلى وإلا ضربت عنقه، وهو عندي بمنزلة المُرتد".

قال الإمام الألباني: قلت: وهذا نصٌ من الإمام أحْمَد بأنه لَمْ يكفر بِمجرد الترك وإنَّما بامتناعه عن الصلاة مع علمه بأنه يقتل إن لمَ يصل والسبب هو إيثاره القتل على الصلاة فهو الذي دلَّ على أن كفره كفرٌ اعتقادي فاستحق القتل...".

فأنت ترى الإمام الألباني -رحِمه الله- اعتمد النقل من مسائل ابن الإمام أحْمَد ومن الكتب

المعتمدة في المذهب الحنبلي لا من كتبٍ فرعية غير معتمدة، فالواجب على الدكتور ألاَّ يعود إلَى وصف الألباني -رحِمه الله- بِمَا هو منه براء، فعند الله تجتمع الخصوم وتظهر الحقائق وإن خالها تخفى على الناس.

المُغالطة التاسعة: هي قوله في الصفحة (٧٦٢) في ثنايا وصاياه:

"الاحتراز من العبارات المُشعرة بتميز الباحث وسبقه إلى ما لمُ يصل إليه غيره أو أن ما انتهى إليه لا يوجد عند غيره، فربَّما سبقه غيره إلى ما قال صوابًا أو خطأ وربَّما كان التَّفرد دليلاً على الشذوذ..".

هذا الكلام خطأً من جهة التأصيل الشرعي، فإن الرجل إذا فتح الله عليه وبَحث المسألة بَحثًا مفيدًا وجلا فيها الأدلة وردَّ القول المرجوح وقوى القول الراجح ثُمَّ تَحدث بنعمة الله هذه، فإن فعله هذا لا يعدُّ مذمة يذم بِهَا، وما زال الأئمة يذكرون هذا في كتبهم، وانظر على سبيل المثال إلى الإمام ابن القيم -رحمه الله تعالى - فإنه لمَّا أتى إلى مسألة القياس في كتابه "إعلام الموقعين" قال: وقد بَحثت المُسألة بَحثًا -وأثنَى على بَحثه - وقال: ولعلك لا تَجد في كتابٍ آخر ما يدانيه فضلاً أن يساويه، وقال نَحوه في كتابه "الفروسية" وفي غيرهما من كتبه، فإن مدح الرجل لكتابه وذكر ما فيه بِحق لا بظلم، وبصدقٍ لا بكذبٍ من باب الإخبار بنعمة الله لا يعدُّ ذمًّا له.

وإن تعجب فاعجب من الدكتور حينها قال قبل صفحتين تمّامًا من كلامه السابق في حاشيته الطويلة صفحة (٧٦٠):

"وهنا أتَحدث بنعمة الله وأقول: إننِي قد جَمعت بفضل الله في مسألة الإيْمان وترك العمل ما لا يُحصى من النصوص والآثار السلفية...". فها هو الدكتور -عفا الله عنه- يقع فيها ذمَّ به الإمام الألبانِي -رحمه الله تعالى-، وبودي إن كان الدكتور يرى هذا ذمًّا على الإطلاق ألاَّ يقع فيها ذمَّ به غيره لكى يكون قوله مقبولاً، ولا يُخالف قوله فعله.

## المُخالفة العاشرة:

طعنه -هداه الله- في علماء السنة الكبار كالإمام ابن باز وابن عثيمين -وقد تقدم طعنه في الإمام الألباني رَحِمه الله تعالَى في المخالفة التاسعة -.

ومعلوم أن الطعن فِي أئمة السنة طعن فِي السنة، وهو أمر شنيع وتزداد شناعته شناعة إذا علمت أن الدكتور سفرًا -هداه الله- يبجل أهل البدع بل رؤوسهم مثل سيد قطب كها تقدم نقله. ومن طعنه في أئمة السنة قوله فِي شريط "ففروا إلى الله" مُخاطبًا الشباب وهو يتحدث عن العلهاء:

"لِإذا نضع اللوم دائمًا على جهةٍ معينة وخاصة الذي يعيش معتركًا معينًا وظروفًا معينةً تُحتم عليه مُجاملاتٍ وأوضاعًا صعبةً، نَحن الذين في بَحبوحةٍ أن نقول الحُق في بيوتنا في مساجدنا. علماؤنا يا إخوان خطؤهم، لا نبرر لهَم كل شيءٍ لا نقول: هم معصومون نَحن نقول: نعم عندهم تقصير في معرفة الواقع عندهم أشياء نَحن نستكملهم ليس من فضلنا عليهم لكن عشنا أحداث وهم ما عاشوها بحكم الزمن الذي عاشوا أو بأوضاعٍ أخرى، ومع ذلك أقول: المسؤولية الأساس علينا نحن طلبة العلم بالدرجة الأولى، وبعض هؤلاء العلماء قد بدأ يسلم الأمر بأنه يعني انتهوا في السن إلى مرحلةٍ...".

كم في هذا الكلام من سوء الأدب في حق العلماء وكم فيه من تغرير الشباب الذي تغلبه عاطفته وكم فيه من رفع منزلة نفسه ومن هم على شاكلته؟! يقول: لا نضع اللوم على العلماء؛ لأن العلماء لا يستطيعون أن يتكلموا بكل ما عندهم للظروف الَّتِي تُحيط بِهم والمُجاملات؟! إذن علماؤنا يدعون كلمة الحق لأجل المُجاملات؟! وعلى رأس هؤلاء الإمام ابن باز وابن عثيمين – علماؤنا يدعون كلمة الحق في بيوتنا وفي مساجدنا...".

فالدكتور سفر يرى نفسه وأمثاله أهل الصدع بكلمة الحُق! وأهل الديانة الذين لا تَمنعهم المُجاملات ولا غيرها خلافًا للعلماء الذين يكتمون الحق لأجل المُجاملات وغيرها؟! فكم فِي هذا الكلام من رفعةٍ لقدر نفسه ومن طعنِ وإسقاط فِي علمائنا، نسأل الله العافية.

ثُمَّ يقول: (نَحن نقول: نعم عندهم تقصير فِي معرفة الواقع!)

ما هذا الواقع الذي تميزت به عن العلماء؟ هل هو الواقع الذي جعلك تُصور حرب الخليج تصويرًا خطأ كدت أن تردي بأمة مُحَمَّد عَلَيْ لولا أن الله عنه سلمنا بفتوى الإمامين الجُليلين ابن باز وابن عثيمين -رحمها الله تعالى-

مَن الذين قالوا بل وأقسموا بالله قبل ضرب أمريكا للعراق أن لن تضرب أمريكا العراق والنهذا عُططٌ قديْم لأجل أن يدخلوا أرض الجزيرة أرض السعودية ثُمَّ لا يَخرجوا منها، وستتغير المناهج؟!

وما إن ذهبت الأيام إلا وتأتي القوات الأمريكية بعقد بين دولتنا وأمريكا وأفتى به علماؤنا وحكامنا لأن الهالك صدامًا لمَّا هجم على بلاد الكويت وأراد دخول السعودية اجتمع علماؤنا وحكامنا ودرسوا الأمر، ونظروا فوجدوا أنه من حِفظ دماء المسلمين وأعراضهم وأموالهم ودينهم أن يستعان بالكافر الأمريكي بأن يُعطى شيئًا من حطام الدنيا مقابل حفظ الأكثر من الدنيا، وحفظ الأهم ألا وهو الدين والعرض والأمن، وردِّ صدام الباغي الذي كفره الإمام ابن باز -رحِمه الله تعالى -.

ولمّا دخل صدام وناصرته دولٌ عربيةٌ وإسلاميةٌ، وأظهرت الولاء له، ومعلوم أنه ليس لدى الدولة السعودية – حرسها الله – قوة مكافئة تواجه بها صدامًا وحده، فكيف ومعه أنصار ومؤيدون؟ فمنَّ الله على وردَّ بذلك صداماً الباغي خاسئًا ذليلاً، وأبعد الله شره عن المسلمين، واستمرت القوات سنواتٍ حتى سقطت حكومة صدام فرجعت هذه القوات؛ لأن الأمر الذي

جاءت من أجله قد انتهى، كما صرح بِذلك المسؤولون في الدولة السعودية والأمريكية، فمَن الذي أصاب فِي تصور هذا الواقع أهم العلماء أم الحركيون الحماسيون؟!

كيف لو أخذ الولاة بكلام الدكتور سفر وأمثاله من المتحمسين وامتنعوا أن يستعينوا بالقوات الأمريكية وواجهوا صدامًا وليست عندهم قوة لمواجهته فضلاً عن غيره من الدول الَّتِي أظهرت نصرته، ثم حلت بهذه الدولة المباركة الهزيمة وتمكن منها صدام وزمرته الخبيثة؟ كيف ستكون الحال حينئذ؟

هل سترفع للتوحيد راية؟

هل ستملئ المساجد بتعليم كتاب الله وسنة رسوله عَلَيْكُ وبدروس أهل العلم؟

كلا والله؛ لأن دين حزب البعث هو الكفر الصراح كما صرح شاعرهم:

آمنت بالبعث ربًّا لا شريك له وبالعروبة دينًا ما له ثاني

فالآن تبينت الحُال وظهرت الحُقيقة واتضح الأمر لكل ناظرٍ أن فتوى علمائنا في الاستعانة بتلك القوات الأمريكية لإخراج صدام الباغي كانت صوابًا، ناتجة عن فقه دقيق للواقع، نسأل الله أن يغفر لهم وأن يَجزيهم عن الإسلام وعن حفظ التوحيد والسنة خيرًا.

ثُمَّ يأتِي بعد ذلك الدكتور سفر ويقول:

"عندهم أشياء نَحن نستكملهم ليس من فضلنا عليهم لكن عشنا أحداث وهم ما عاشوها بحكم الزمن الذي عاشوا فيه أو بأوضاع أخرى...".

فهو يريد أن يبين أن عنده تَميزًا عن العلماء وأنه عاش شيئًا لَم يعشه علماؤنا!

أَلَمَ يكن علماؤنا موجودين قبله ومعه فما الشيء الذي عاشه ولمَ يعيشوه؟ ما الواقع الذي عرفه ولمَ يعرفوه؟ إلا تتبع صحف الغرب وقنواته التي يتلاعب بها الغربيون ليغرروا المُسلمين أمثاله، ثُمَّ بعد ذلك يقول:

"المسئولية الأساس علينا نَحن طلبة العلم بالدرجة الأولى، وبعض هؤلاء العلماء قد بدأ يسلم الأمر بأنه يعني انتهوا في السن إلى مرحلة ... ".

مَن يعنِي؟ أيعنِي الإمام ابن باز -رحِمه الله- فإنه أكبر هؤلاء العلماء عمراً، ثُمَّ إنَّهم-والله- لمُ يسلموا له الأمر، بل ردّوا عليه وعلى مثيله وأخرجوا فيهما بيانًا هذا نصه:

المهلكة العربية السعودية دار الإفتاء الأمانة العامة لهيئة كبار العلماء

« ســـرى »

من عبدالعزيز بن عبدالله بن باز الى حضرة صاحب السمو الملكي الأمير المكرم نايف بن عبدالعزيز وزير الداخلية · وفقه الله

سلام عليكم ورحمة الله وبركاته ٠٠ وبعد :

فأسبر الى كتاب سمسوكم الكريم رقم(م/ب/١٩٢/٤م ص) والريخ الدريخ الدرية المسبر الى كتاب سمسوكم الكريم رقم(م/ب/١٩٢/٤م ص) والريخ كل ١٤١٤/٣/٢٢.٢١هـ المتضمن توجيه خادم الحرمين الشريفين حفظه الله بعوض تجاوزات كل من/سفر بن عبدالرحمن الحوالي وسلمان بن فهد العوده ، في بعنين المحاضرات والدروس على مجلس هيشة كبار العلماء في دورته الحادية والأربعين المنعقدة بالطائف إبتدا، من ناريخ مجلس هيشة كبار العلماء في دورته الحادية والأربعين المنعقدة بالطائف إبتدا، من ناريخ

وأفيد سموكم أن مجلس هيئة كبار العلما، إطلع على كتاب سموكم المشار البه ومشغوعه ملخص لمجالس ودروس المذكورين من أول محرم ١٤١٤ه. ونسخة من كتاب/ مغر الحوالي « وعد كيسنجر » وناقش الموضوع من جميع جوانبه واطلع كذلك على بعض التسجيلات لهما ، وبعد الدراسة والمناقشه رأى المجلس بالاجماع : « مواجهة المذكورين بالأخطاء التي عرضت على المجلس - وغيرها من الأخطاء التي تقدمها الحكومة - بواسطة لجنة تشكلها الحكومة وبشترك فيمها شخصان من أهل العلم يختارهما معني وزير الشئون الإسلامية والاوقاف والدعوة والارشاد ، فإن إعتذرا عن تلك التجاوزات والد ما بعدم العود الى شئ منها وأمثالها فالحمدلله ويكفي ، وإن لم يتثلا منعا من المحاضرات، والندوات والخطب والدروس العامة والتسجيلات حماية للمجتمع من أخطائهما هداهما الله والهدهما رشدهما » . إه .

وقد طلب اليّ المجلس ابلاغ سموكم رأيه هذا · · وأعبد اسموكم برفقه كتابكم المشار اليه ومشفوعاته ·

وأسأل الله أن يوقق خادم الحرمين الشريفين وسموكم لما بحبه ويرضاه وأن بعين الجميع على كل خير انه سميع قريب .

والسلام عليكم ورحمة الله ويركاته . . . . .

مفتى عام المملكة العربية السعودية ورئيس هيئة كبار العلماء وادارة البحوث العلمية والإنتاء (منتذاكا فلا تظن أن علماءنا تركوا لك ولأمثالك الأمر، وإلا- والله- لكنا في حالةٍ لا يعلمها إلا الله. ثُمَّ يقول الدكتور بعد ذلك في كتابه "وعد كسنجر" في الصفحة (١٣٠):

"كل الأطراف تتكلم عن الأزمة حَتَّى الفنانين والفنانات والساكتون أو المسكتون هم أهل العلم والدعوة إلا من أيَّد الواقع كما هو دون الإشارة إلى أخطاء المُاضي وواجبات المستقبل".

نعم، الحُمد لله فقد أسكت حكامنا وعلماؤنا أمثالك من المُفتئتين على حكامهم وعلمائهم، ومن المُتمشيخين، والزاعمين أنَّهم هم أهل الصدارة، وأن المُرجعية إليهم بالدرجة الأولى، نعم أسكتوكم ولمَ يلتفتوا إلى قولكم؛ لأنه غير مبني لا على علم ولا على عقل وإنها على حماسة واندفاع متهور.

ثُمَّ قال بعد ذلك: "أو المسكتون هم أهل العلم والدعوة".

ماذا تعنِي؟ أتعني أن الذين لم يسكتوا واستمروا في الدروس والمحاضرات كالإمام ابن باز والإمام ابن عثيمين ليسوا من أهل العلم والدعوة لذا تركوا ولم يسكتوا؟!

ثُمَّ قال: "إلا من أيَّد الواقع كما هو دون الإشارة إلى أخطاء المَّاضي وواجبات المستقبل".

يريد أن علماءنا كانوا مقصرين في فتواهم، وأنَّهم قد خانوا أو جاملوا الحاكم لأجل مصالحِهم، وهذا من الطعن الذي لا يرضى به في عامة الناس فضلاً في طلبة العلم فضلاً في الأئمة كابن باز وابن عثيمين -رجِمهما الله-، ثُمَّ هل يرضى الدكتور أن يقال فيه مثل هذا الكلام؟ بل هل يرضى أصحابه أن ينتقد بحقٍ فضلاً عن أن ينتقد بباطل كما فعل مع علمائنا؟!

ثُمَّ يقول بعد فتوى الإمام عبد العزيز بن باز -رجِمه الله- في جواز الصلح مع اليهود في كتابه: "القدس بين الوعد الحق والوعد المُفترى" في الصفحة (٦٨):

"من يعتقد أو يوافق على مشروع إسرائيل آمنةً مطمئنةً فإنه شاء أم أبى علم أم لم يعلم يعمل لإنشاء مَلكة المسيح الدجال ويسعى لِتحقيق النبوءة التوراتية الَّتِي يدعيها هؤلاء ويَخدم راضيًا أو

غير راضٍ يعلم أو لا يعلم هذه الأهداف الصهيونية الَّتِي يؤمن بِهَا هؤلاء الأصوليون مع أولئك اليهود".

ثُمَّ يقول بعد ذلك فِي الصفحة (٩٠):

وبنِي صهيون منذ الآن إخوان الفسيلة غير مغضوب عليهم عند أصحاب الفضيلة

ما أجرأه! حيث جعل اليهود أحباباً غير مغضوب عليهم عند إمام الدنيا عبد العزيز ابن باز، يدوي بها علانية بلا خجل ولا وجل لا من الخلق ولا من رب الخلق.

أيها المغترون بالحوالي ألا يكفي هذا لإسقاطه إن كنتم-حقاً - محبين للإمام ابن باز؟! هل في اختيار الإمام ابن باز-رحمه الله- جواز الصلح مع اليهود عند اقتضاء المصلحة له كما فعل النّبِي عَلَيْهِ مع كفار قريش ضير وملامة عند أهل العلم والمعرفة؟

وما إن مرت الأيام والسنون إلا وسَمعت الدكتور قبل سنة أشهر تقريبًا فِي قناة المُجد يقول: "إن لإخواننا الفلسطينيين حقًّا فِي أن يَختاروا الصلح مع اليهود كما فعل النَّبِي عَيَّا مع كفار قريش".

سبحان الله! ما قاله يعدُّ حلالاً، وما قاله علماؤنا يعدُّ حرامًا بل رضًا عن اليهود! هذا من الظلم والجناية، ومن الطعن الصريح فِي أئمة الإسلام، وإنِّي لأعجب والله غاية العجب، كيف يأتي الدكتور وأمثاله أمام الناس ويزعمون حبَّ ابن باز -رحِمه الله تعالى - ثُمَّ يأتون فِي مثل هذه الكتب ويطعنون فِي علمائنا طعنًا واضحًا؟!

## المُخالفة الحادية عشرة:

فِي لقاءٍ مع الدكتور مُحسن العواجي فِي قناة الجزيرة فِي منتصف رمضان تقريبًا داخل معه الدكتور سفر الحوالي، وقد وقع الدكتور سفر فِي مداخلته فِي عدة أمورٍ منكرة ما كان ينبغي أن تصدر من مثله لاسيها المنكر الأول وهو أن الدكتور الزراعي مُحسنًا العواجي قد قال لما سُئل عن مرجعية المفجرين:

"المُرجعية ترجع إلى جذورنا التاريخية لبعض ما كان يدرس في مدارسنا، خصوصًا تلك الآراء الحُادة جدًّا الَّتِي لا يزال لهَا جذور فكرية إلى الآن في مُجتمعنا وإن لَمْ تَحمل السلاح، تلك الجُذور الَّتِي لهَا علاقة بالحركة الإصلاحية الوهابية، الجانب السلبِي لهَا، الجانب الإيْبابِي مُحاربة الشرك والخُرافات وهذه كل المُسلمين معه، لكن الجانب السلبِي هو التعطش للتكفير والتعطش أيضًا لقتال من يُكفّرون، هذا الأمر اللي يعتبر ما نعاني منه اليوم هو امتداد له".

وقد سبق أن رددت على كلامه (۱)، وذكرت أن أكثر المسلمين ليسوا محاربين للشرك وليس معنى هذا إخراجهم من الملة؛ فإن هناك فرقًا بين التكفير بالنوع والتكفير بالعين، وفرقًا بين التكفير بالوصف والفعل وتكفير الفاعل، داخل الدكتور سفرُ الدكتورَ الزراعيَ وبالتحديد في التربة محسنًا العواجي ولم ينكر عليه شيئًا من كلامه الباطل في الإمام محكمًد بن عبد الوهاب -رجمه الله - و دعوته، دعوة التوحيد والسنة، ومعلوم أن وصف العواجي لدعوة الإمام محكمًد بن عبد الوهاب بأنبًا تكفيرية تنفير من دعوة التوحيد، وإفراد الله بالعبادة؟ فأين غيرة الدكتور سفر ودفاعه عن دعوة التوحيد دعوة الإمام المُجدد محكمًد بن عبد الوهاب -رجمه الله تعالى - إن كان محبًا لها؟! لماذا لمَّ تأخذه الغيرة إلا في الدفاع - وبالباطل - عن المُبتدع الضال سيد قطب الذي جَمع بدعًا شتَّى

<sup>(</sup>۱) انظر الرد على محسن العواجي على هذا الرابط: http://www.islamancient.com

اعتقادية دون الإمام المجدد.؟!

المنكر الثاني الذي وقع فيه الدكتور في مداخلته في هذه القناة أنه أخذ يشهر بأخطاء ولي الأمر بزعمه أنه يناصحه، وقد سبق أن بيَّنت في مقام آخر أن منهج أهل السنة والجماعة عدم نشر أخطاء ولي الأمر علانية وأن هذا مُخالفٌ لمِنهج السلف كما نصَّ على هذا الإمام ابن باز والإمام ابن عثيمين -رَحِمهما الله تعالى -.

وقد خرَّج الشيخان عن أسامة بن زيدٍ أنه قيل له: ألا تقوم إلى عثمان في فتأمره وتنهاه، فقال: «ألا ترون أني لا أكلمه إلا أسمعكم؟ والله، لقد كلمته فيها بيني وبينه، ما دون أن أفتتح أمراً لا أحب أن أكون أول من فتحه». (١)

وكما خرَّج ابن أبِي شيبة (١) أن سعيد بن جبير قال: قال رجل لابن عباس: آمر أميري بالمعروف؟ قال: «إن خفت أن يقتلك فلا تؤنب الإمام، فإن كنت لابد فاعلاً فيها بينك وبينه».

فمنهج السلف عدم التشهير بأخطاء ولي الأمر، فإن رأوا منه خطأً نصحوه وكاتبوه أو ذهبوا إليه؛ لذا أخرج الحاكم في مستدركه وصحح الحديث الإمام الألباني أنه على قال: «أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر». (٢) فالجهاد هو كلمة الحق عنده وأمامه لا في قناةٍ فضائية أو من ورائه

وقد سَمعت الدكتور الزراعي مُحسنًا العواجي فِي لقاءٍ معه الأسبوع الماضي يذكر أن الرد على وفي الأمر علانية ومن ورائه أنها طريقة متبعة، وأن السلف كانوا يفعلونها! وقد كذب وايْم الله،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٢٦٧، ٧٠٩٨) ومسلم برقم (٢٩٨٩).

<sup>(</sup>٢) المصنف (٧/ ٤٧٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود برقم (٤٣٤٤) والترمذي (٢١٧٤) وابن ماجه (٢٠١١) والحاكم (٤/٥٥١) من حديث أبي سعيد الخدري، وصححه العلامة الألباني في صحيح الترغيب برقم (٢٣٠٥). وأخرجه النسائي برقم (٢٠٠٩) وأحمد (٤/٤١، ١٥٥) من حديث طارق بن شهاب وصححه العلامة الألباني في صحيح الترغيب برقم (٢٣٠٦).

بل كان السلف على خلاف هذه الطريقة كها بينته مرارًا ونقلته من كلام أئمة السلف، واستدل الزراعي محسن العواجي على ما يقول بقصة أبي سعيد لمَّا قام إلَى مروان بن الحكم وناصحه في تقديم الخطبة على الصلاة، وفي رواية أخرى لمَّا قام رجل وناصحه قال أبو سعيد: أما هذا فقد قضى ما عليه كها خرَّجه مسلم (١).

وهذا الاستدلال خطأً؛ لأن هذا الرجل قد ناصح الإمام أمامه وعنده لا من ورائه، وفرقٌ بين الأمرين، ولن أطيل في هذا الأمر لما تقدم بيانه، فالدكتور سفر الحوالي رجع إلى طريقته الأولى، وأخذ يُشهِّر بأخطاء ولي الأمر، بل قال كلامًا عجيبًا: وهو أن الدولة السعودية لا تَحكم بِمَا أنزل الله! وسيأتي ردُّ خاصٌ على هذا إن شاء الله تعالى، وهذا نص كلامه، قال:

"يَجب على الدولة أن تعالِج هذه المشكلة، يعنِي ... يعنِي تلغي كل القوانين الوضعية، وتتحاكم فعلاً إلى الشريعة، وتعدّل نظام القضاء، وتلغي المُعاهدات والولاءات يعني غير الشرعية، وتزيل المنكرات الَّتِي تستفز هؤلاء، وتمنع الكُتَّاب الذين يكتبون بعض الكلام اللي به إلحًاد وسخرية بالدين في الإعلام وغيره".

فهو يرى أن من مبررات هذه التفجيرات: المُنكرات والمُعاصي المُنتشرة، متَى كانت المُعاصي والذنوب سببًا مبرراً لارتكاب التفجير والتدمير؟ أليست المعاصي والذنوب موجودةً من قبل؟! لماذا اقتصر الدكتور على ذكر هذه الأسباب؟! لماذا لم يذكر السبب المباشر والرئيس وهو إفساد أفكار الشباب الذي تسبب فيه الدكتور وأمثاله، ولا أطيل الكلام في هذا؛ فقد وضحته بِجلاء في ردي على الدكتور الزراعي محُسن العواجي (٢).

ومن عجيب كلام الدكتور سفر الحوالي في مداخلته أنه دعا الدولة إلى العفو عن جَميع

<sup>(</sup>١) في صحيحه برقم (٤٩).

<sup>(</sup>٢) وقد طبع وسميته (دك حصون الحزبية في بلاد التوحيد السعودية)

السجناء مِمَّن اشترك فِي الإفساد فِي هذا البلد وإرجاع الأئمة والخطباء الذين فُصلوا لأجل سوء منهجهم (۱)، وهؤلاء لهم حالتان:

الأولَى: أن يكونوا تابوا وتركوا طريقتهم، فمثل هؤلاء لولي الأمر إرجاعهم إن رأى المصلحة.

الثانية: ألاَّ يكونوا تابوا ولا تركوا طريقتهم، فمثل هؤلاء إرجاعهم إضرارٌ وغش لأمة مُحَمَّد عَرفوا على عَلَيْ في كان ينبغي من مثل الدكتور أن يدعو إلى إرجاع هؤلاء الأئمة والخطباء الذين عُرفوا بالإفساد الفكري، وبنشر أقوالٍ مُخالفةٍ لمِنهج السلف.

<sup>(</sup>١) حينها قال: "سأقول للدولة الحقيقة يعنِي كلامًا لابد أن أقوله.. أنا أعرضها في.. بإيْجاز أمور من متطلبات هذه المُبادرة أو من القضايا المُلحة في المُبادرة:

الأمر الأول: عفو عام عن جَميع المُعتقلين وعن جَميع المُطلوبين الذين يسلمون أنفسهم، والكيفية والآلية مُمكن نتفاهم فها..

الأمر الثالث: يعنِي لابد أيضًا من الحُل على الجانب الآخر وهو إعادة جَميع الأئمة والخطباء المُفصولين إلى أعمالهِم، وسَماع كلمة الحق منهم حَتَّى يتخفف الاحتقان".

### المُخالفة الثانية عشرة:

يزعم الدكتور ويرى أن دولتنا لا تَحكم بِمَا أنزل الله كما صرَّح بِهذا فِي مداخلته فِي قناة الجزيرة، بل دعاها أن ترجع وتَحكم بِمَا أنزل الله حقيقةً لا تدليسًا، وأن تدع الحكم بالطاغوت والقوانين الوضعية، وهذا الكلام من الدكتور قديْمٌ ليس بجديد.

وقبل أن أذكر بعض نصوصه القديمة المتعلقة بهذا الصدد أحبُّ أن أذكر أن الدكتور سفرًا مِحَنَّ يكفِّر بالحكم بغير ما أنزل الله كفراً مطلقًا، ويرى أنه كفرٌ أكبر مُخرِجٌ من الْمِلة.

قال الدكتور في كتابه "وعد كسنجر": "لقد ظهر الإلحُاد في صحفنا، وفشا المنكر في نوادينا، ودُعي إلى الزنا في إذاعتنا وتلفزيوننا، واستبحنا الربا، أما التحاكم إلى الشرع تلك الدعوى القديمة، فالحق أنه لم يبق للشريعة عندنا إلا ما يسميه أصحاب الطاغوت الوضعي الأحوال الشخصية وبعض الحدود الَّتِي غرضها ضبط الأمن".

وقد سبق ورددت على كلامه هذا لكن أردت ذكره لأربطه بكلامه الذي قاله في قناة الجزيرة، وقال أيضًا في شرح الطحاوية في الشريط رقم (٢٦٦) الوجه الثاني: "فشوقنا كبيرٌ أن تكون أفغانستان النواة واللبنة الأولى للدولة الإسلامية".

فإذا جمعت هذين النقلين بكلامه الذي قاله فِي قناة الجزيرة تبيَّن لك أن الدكتور مِمَّن يصف دولتنا بأنَّها دولة كفرية! والعياذ بالله، واعلم أن الذين يكفرون دولتنا بِحجة عدم الحكم بِمَا أنزل الله اعتمدوا على أمور:

الأول: أن الحكم بغير ما أنزل الله كفرٌ أكبر، وقد تقدم بيان أن الحكم بغير ما أنزل الله كفرٌ أكبر، وقد تقدم بيان أن الحكم بغير ما أنزل الله كفرٌ أكبر فاعلم أنه لا يصح أصغر لا أكبر كما يظن الدكتور، ثُمَّ إنه لو قُدِّر أن الدكتور يَختار أنه كفرٌ أكبر فاعلم أنه لا يصح تنزيل هذا الكفر على الأعيان ولا على الدول ولا على الأفراد؛ لأن القاعدة الشرعية تقرر أن

المُسائل المُتنازع في التكفير بها لا يصح تكفير الأعيان بِهَا، ولا يصح الْخُروج على الحكام من أجلها كما ذكر هذا الإمام مُحَمَّد بن عبد الوهاب -رحِه الله تعالى - فقال: "ولا أكفر إلا بِهَا أَجْمَع المسلمون عليه". وذكر نَحوه الإمام عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن -رحِمه الله - وكذا الشيخ مُحَمَّد بن صالح العثيمين -رحِمه الله - في أشرطة اللقاء المُفتوح، وذكر النووي قبلهم - رحمه الله - نَحوه للّا ذكر قوله عَلَيْهَ: «إلا أن تروا كفرًا بواحًا عندكم من الله فيه برهان». (١) قال النووي: ألا يكون فيه تأويل، واخْديث مُحَرَّجُ في صحيح مسلم.

فإذا كانت المُسألة مُختلفًا في التكفير بها بين أهل السنة فلا يكفَّر بِهَا لا الدول ولا الأشخاص لأن الْخِلاف يعدُّ من التأويل، والْحُدود تدرأُ بالشبهات.

الثاني: كثيرًا ما يدندن الدكتور وغيره بأن الانضام إلى هيئة الأمم المتحدة من الحكم بغير ما أنزل الله بل من التحاكم إلى الطاغوت، وهذا خطأً شنيعٌ تُتصور شناعته إذا عرفت حقيقة هيئة الأمم المتحدة، وهي: أنّها منظمة نشأت بعد الحُرب العالمية الثانية وهدفها حفظ السلام، صحيحٌ أن الدول القوية مقصرة في القيام بيما تدعو إليه هيئة الأمم المتحدة لكن مع ذلك فإن من صالح الدول الضعيفة أن ترضى ببعض الضيم وبعض المفسدة في مقابل دفع مفسدة أكبر، وعمّا يؤكد أن هذا هو المقصد الأساس الذي من أجله أقيمت هيئة الأمم المتحدة ما نصّ عليه ميثاقها وجاء في فقراته. وتَجد ذلك موضحًا في كتاب "هيئة الأمم المتحدة منذ النشأة حَتّى اليوم" تأليف طلال عُمَّد نور عطار، بل وصرح بهذا الملك فيصل حرجه الله تعالى – لما أرسله أبوه الإمام عبد العزيز بن عبد الرحمن حرجه الله تعالى – إلى هيئة الأمم المتحدة أول مرة، فقال حرجمه الله تعالى –:

"اليوم يتوجه مؤتمَرنا التاريُخي هذا الذي اشتركت فيه دول عديدة نَحو تأسيس ودعم السلام العالمي، لقد شهد هذا اليوم إكمال ما يُمكن أن يسمى بِميثاق العدل والسلام بعد عمل شاق

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٧٠٥٦) ومسلم برقم (١٧٠٩) من حديث عبادة بن الصامت.

ومناقشاتٍ طويلة ومداولاتٍ الهُدف منها هو خلق منظمة ذات فعالية قصوى للمحافظة على السلام والعدل في عالم المُستقبل هذا الميثاق لا يُمثل الذي تتوق إليه الدول الصغرى لكنه بلا شك أفضل ما يُمكن أن تتفق عليه خَسون دولة".

إذن الملك فيصل -رجمه الله تعالى - صَرح بأن الهدف منه حفظ السلام، ثُمَّ بعد ذلك ذهب الأمير سلطان -حفظه الله تعالى - مندوبًا ونائبًا عن الملك فهد -رحمه الله - إلى هيئة الأمم المتحدة وكان من ضمن كلمته:

"فإن المُملكة العربية السعودية وهي تدين بالدين الإسلامي تتطلع بدورٍ دولي متميزٍ؛ لأن سياستها الخارجية تسير على أساس أن المبادئ الأساسية الَّتِي ارتكزت عليها هذه المنظمة والأهداف النبيلة الَّتِي من أجلها وضع ميثاقها فيها تأكيد لِما تقرره الشريعة الإسلامية من تنظيم العلاقات بين الدول...

ثُمَّ قال: إذا كان الهُدف الرئيسي للأمم المتحدة والَّتِي قامت فلسفة الميثاق على أساس تَحقيقه هو إقرار السلام والأمن الدوليين...".

فأنت ترى ولاتنا يصرحون بأن الهدف الأساس لهيئة الأمم المتحدة هي إقامة السلام، وينبغي أن تعلم أن الدول الضعيفة قد ترضى ببعض الضيم في مقابل دفع ضيم أكبر، وينبغي أن تعلم -أيضاً - أن خلاصة الأمم المتحدة كصلح الحديبية تمامًا، فأنت ترى أن النّبِي عَيْقٍ قد عقد صلحًا مع كفار قريش، وكان من بنود الصلح أنه إذا جاء الرجل من قريش مسلمًا إلى النّبِي عَيْقٍ فإنه يرده، وهذا كما تعلمون مُحرمٌ في الشرع لكنه جاز لأجل المُصلحة الراجحة.

قال ابن القيم في "الزاد" في معرض ذكر فوائد صلح الحديبية: "أن مصالحة المُشركين ببعض ما فيه ضيم على المُسلمين جائزة للمصلحة الراجحة، ودفع ما هو شر منه، ففيه دفع أعلى المُفسدتين باحتمال أدناهما".

فإذا كان الحال كذلك مع النّبِي على وهو المؤيد من ربه فغيره من باب أولى، وحاجة المسلمين في هذه الأيام ماسةٌ إلى مثل هذه الهيئات لجفظ دمائهم وأموالهم وديارهم، وأنتم ترون ولاتنا جزاهم الله خيرًا - يصرحون في مقرِّ هذه الهيئات بأننا دولة إسلامية تلتزم الإسلام، ثُمَّ إن الدولة السعودية تحفظت على بعض مواثيق هيئة الأمم المتحدة التي تخالف الشرع فإن فيها مواثيق مثل حرية الأديان وحرية الزواج... قد تحفظت الدولة السعودية - جزاها الله خيرًا وأتم الله لها الفضل وزادها دينًا ونصرةً وتوحيدًا وعزًا بالإسلام - تحفظت على كلِّ ميثاقي يُخالف الشرع، وصرَّحت بهذا، وهو موجود في المواثيق التي كتبتها الدولة إلى هيئة الأمم المتحدة، فإذا كان الحال كذلك فلهاذا يأتي المتهورون والغالون ويصفون الانضام إلى هيئة الأمم المتحدة بأنه تَحاكم إلى الطاغوت كما فعل أسامة بن لادن (١) في كلمته الأخيرة لأهل العراق في شهر ذي الحجة ١٤٢٣هـ:

"إن الحكام الذين يريدون حل قضايانا ومن أهمها القضية الفلسطينية عبر الأمم المتحدة أو عبر أوامر الولايات المتحدة، كما حصل بِمبادرة الأمير عبد الله بن عبد العزيز في بيروت ووافق عليها جميع العرب والَّتِي باع فيها دماء الشهداء وباع فيها أرض فلسطين إرضاء ومناصرة لليهود وأميركا على المُسلمين، هؤلاء الحكام قد خانوا الله ورسوله وخرجوا من الملة وخانوا الأمة".

وقال أيضًا فِي (٥/ ١٢/ ٣٣) لقناة الجزيرة: "فخلافنا مع الحكام ليس خلافًا فرعيًّا يُمكن حله، وإنَّما نتحدث عن رأس الإسلام: شهادة أن لا إله إلا الله وأن مُحمدًا رسول الله فهؤلاء الحكام قد نقضوها من أساسها بِموالاتِهم للكفار وبتشريعهم للقوانين الوضعية وإقرارهم واحتكامهم لقوانين الأمم المتحدة الملحدة، فولايتهم قد سقطت شرعا منذ زمن بعيد فلا سبيل للبقاء

<sup>(</sup>۱) ولي رسالة بعنوان " أقوال أسامة ابن لادن عرض ونقد " في موقع الإسلام العتيق: http://www.islamancient.com

تَحتها"(١). نسأل الله العافية.

ومعلوم أنه قد عايش هذه الهيئة بَمَعٌ من أهل العلم كساحة الشيخ الإمام سعد بن عتيق وسَاحة الشيخ الإمام مُحَمَّد بن إبراهيم وسَاحة الإمام عبد العزيز بن عبد الله بن باز وسَاحة الإمام الشيخ مُحَمَّد بن عثيمين – رحِمهم الله تعالى جميعًا – ولا ترى أحدهم أنكرها فضلاً أن يصفها بالكفر وهم من أشد الناس نصرة للدين وغيرة عليه، بل إن الشيخ مُحَمَّد بن عثيمين كان يفتي بِجوازها ويقول إنها كصلح الحديبية، فقد سئل – رحمه الله –: بعض الناس يقول إن الانضام إلى الأمم المتحدة تحاكم أيضاً إلى غير الله سبحانه وتعالى، فهل هذا صحيح؟

فأجاب: هذا ليس بصحيح، فكل يحكم في بلده بها يقتضيه النظام عنده، فأهل الإسلام يحتكمون إلى الكتاب والسنة، وغيرهم إلى قوانينهم، ولا تجبر الأمم المتحدة أحداً أن يحكم بغير ما يحكم به في بلاده، وليس الانضهام إليها إلا من باب المعاهدات التي تقع بين المسلمين والكفار ا.هـ(٢).

ثُمَّ ليعلم أن الذين يرددون هذه الشبهة يتمسكون أيضًا بأن نظام العمل والعمال ونظام مكافحة المخدرات ونظام المطبوعات ونظام المرافعات كلها من الحكم بغير ما أنزل الله وهذا خطأ، والصواب: أن يعلم أن وضع أنظمة باصطلاح واتفاق البشر عليها دون مُخالفة شيء من الشرع، جائزٌ، وطاعة ولي الأمر فيها واجبةٌ ما دامت لا تُخالف شيئًا من الشرع كقطع يد السارق وقتل القاتل كما نصَّ على هذا الإمام عبد العزيز بن باز، والإمام مُحَمَّد بن صالح العثيمين، والشيخ صالح الفوزان -حفظ الله اخْيَّ ورحم الحي والميت- وقد بينت ذلك في كتابي "تبديد كواشف

http://www.aljazeera.net/programs/hour\_issues/articles/2003/2/2-22-(1)
1.htm

<sup>(</sup>٢) مجلة الدعوة - العدد ١٦٠٨ - ١٠ جمادي الأولى ١٤١٨هـ - ١١ سبتمبر ١٩٩٧م.

العنيد فِي تكفيره لدولة التوحيد"(١) وأعنِي به الردَّ على الخارجي الجُلد أبِي مُحَمَّد المُقدسي الذي كفرَّ الإمامين ابن باز وابن عثيمين -رحِمها الله-.

ثُمَّ أنبه إلى أن هذه الدولة بفضل الله تَحكم بكتاب الله وسنة رسوله ج، وأن تقصيرها بالقيام ببعض الأحكام الشرعية ليس معناه عدم حكمها بكتاب الله وسنة رسوله عَلَيْهِ.

وقد سَمعت الإمام ابن باز -رجِمه الله- يزكي هذه الدولة ويقول إنَّها دولة تأمر بالمعروف، وتنهى عن المنكر، وتَحكم بِمَا أنزل الله ونقلت نص كلامه وكلام غيره من أهل العلم في ردي على أبِي مُحَمَّد المُقدسي.

<sup>(</sup>١) موجود في موقع الإسلام العتيق http://www.islamancient.com

#### المُخالفة الثالثة عشرة:

ذكر الدكتور سفر العصرانيين في كتابه "ظاهرة الإرجاء" في حاشية صفحة (٨٥)، وذكر بعض أسسهم فقال:

"وما الاتِّجاه المُسمى بالعصرية وهو زندقة عصرية يروج لهَا عصابةٌ من الكُتَّاب يتسترون بالتجديد وفتح باب الاجتهاد لمِن هبَّ ودب...

ثُمَّ قال بعد ذلك: وتتلخص أفكارهم أولاً: ... ثانيًا: إنكار السنة كليًّا أو شبه كلي... ثُمَّ قال: ثالثًا: التقريب بين الأديان والمذاهب بل بين الإسلام وشعارات المُاسونية..

ثُمَّ ذكر ستة أمور قال فِي خاتِمتها: وإنتاجه الفكري تَجده فِي جَلة المُسلم المعاصر و بَجلة العربِي و كتابات حسن الترابِي و مُحمد عمارة - ثُمَّ ذكر فهمي هويدي".

فالدكتوريرى أن حسناً الترابي، ومُحمَّد عمارة وفهمي هويدي هم دعاة العصرانية الذين هم زنادقة ويتسترون باسم التجديد، ويفتحون الاجتهاد لمِن هبَّ ودبَّ، بل يرى أنَّهم مِمَّن ينكر السنة إنكارًا كليًّا أو شبه كلي، ثم مؤخراً وبعد السجن أقام حَملةً سَمَّاها "الحُملة العالمية لِقاومة العدوان" هو الأمين العام لهَا، أما الناطق الرسمي فهو مُحسن العواجي، وهم يريدون بالمُقاومة: المُقاومة السلمية لا المُسلحة كما صرَّحوا بذلك، وجعلوا لهِذه الحُملة أعضاء، منهم مُحَمَّد عمارة وفهمي هويدي وأمير جَمَاعة الإخوان المسلمين في السودان وغيرهم!

عجباً تصفهم بأنهم زنادقة ويتسترون بالتجديد، ويفتحون باب الاجتهاد لمِن هبَّ ودبَّ، ويقربون بين الإسلام وشعارات الماسونية، وينكرون السنة إنكارًا كليًّا أو شبه كلي، ثُمَّ بعد ذلك تَجتمع أنت وإياهم لتدفعوا العدوان! أهكذا بلغ التلون والتقلب؟!

لقد كان عند الدكتور سفر قبل السجن -فيما أعلم- نوع شدة على أهل البدع مع شدة في

بعض المُسائل على الحُكام وفكر الثورة، أما بعد السجن فاستمر في شدته مع الحُكام وفكر الثورة التّبي لا تقرها الشريعة وزاد الأمر سوءًا بأن تمّيع مع أهل البدع، ومِمّاً يؤكد تمّيعه مع أهل البدع ما نشر في جريدة المُدينة ملحق الرسالة يوم الجمعة (٢٨ شعبان ١٤٢٤هـ) حيث ردَّ الدكتور على سؤالٍ ملخصه: كيف نستطيع أن ننشئ أمة تقاوم أمة على خلفية ما تتعرض له الأمة الإسلامية من محن وأخطار...؟

فأجاب الدكتور بِجوابِ عنصره إلى أربعة عناصر، قال فِي الرابعة:

"منابذة التصنيف وتَجييش الجُميع إذ لابد من مُحاولة جادة لاستيعاب الأمة المُحمدية فِي عملية المُواجهة الراشدة هذه، وذلك حَتَّى يتحقق مفهوم الأمة، وحتَّى نُحقق أفضل استثمار لطاقات الأمة الضخمة، ولتحقيق هذا الاستيعاب لابد من ملاحظة أمور: ... ثم قال:

٣- لا ينبغي احتقار أي شخص في مواجهة أعداء الأمة ولو كان ظاهره يوحي لنا بتقصيره وعصيانه، وأقول: في داخل الصف يُمكن أن تتحدث عن إيْمانٍ قوي وضعيف وعن تَسكٍ شديدٍ بالسنة وعن تفريط...".

ثُمَّ أجاب الدكتور عن سؤالٍ عن الرافضة فقال: "بل إنَّنِي لا أرى بأسًا أن تكون لهَم مدارسهم الخاصة بهم يدرسون فيها مذهبهم..."(١).

أرأيتم كيف بلغ به التميع وهذا بسبب خطأ الدكتور الشنيع في تصوره لأسباب عز الإسلام والمسلمين، وضعفهم.

• وقفة مع السبب الحُقيقي لضعف الأمة وتغلب الأعداء:

ومِمَّا لا شك فيه أن ضعف أمتنا وتغلب الأعداء علينا مصيبةٌ عظيمةٌ وبلاءٌ جسيم يجب علينا أن نسعى فِي إزالته، وهذا لا يتحقق غاية التحقق إلا بحسن تشخيصه، وألاَّ يُخلط فِي تشخيصه بين

<sup>(</sup>١) انظر إلى صورة من اللقاء فيها تقدم.

المُرض والعرض وما أكثر المخلطين بينهما؛ لذا خلطوا فيها ظنوه علاجًا ودواءً، فظنت طائفة أن المرض: تسلط الحكام الظلمة في بعض الدول الإسلامية، فعليه ظنت الدواء: إسقاط هؤلاء الحكام وشحن نفوس الناس تِجاههم.

وظنت طائفة أخرى أن المرض هو: مكر الأعداء، وتغلبهم، فعليه ظنت الدواء إشغال المسلمين بالعدو، ومُخططاته، وأقواله، وتصريحاته، وهو ما يسمونه: فقه الواقع!!

وظنت طائفة ثالثة أن المُرض: تفرق المُسلمين فِي الأبدان فعليه ظنت الدواء: جَمعهم، وتوحيدهم كما يفعل بعض الدعاة كالدكتور سفر الحوالي وسلمان العودة.

وكل هؤلاء مُخطئون فِي تشخيص الداء فضلاً عمَّا ظنُّوه دواءً، وهم مخالفون في ذلك لصريح القرآن والسنة.

ووجه خطأ الطائفة الأولى: أن الحكام الظلمة عقوبة يسلطهم الله على الظالمين بسبب ذنوب المحكومين قال تعالى: ﴿وكذلك نولي بعض الظالمين بعضًا بَمَا كانوا يكسبون﴾.

ووجه خطأ الطائفة الثانية: أننا إذا اتقينا الله لا يضرنا كيد الأعداء؛ قال تعالى: ﴿وإن تصبروا وتتقوا لا يضركم كيدهم شيئًا﴾.

ووجه خطأ الطائفة الثالثة: أن الكثرة وتوحيد الصفوف مع الذنوب لا تنفع كما قال تعالى: 
﴿ ويوم حنينٍ إذ أعجبتكم كثرتكم فلم تغنِ عنكم شيئًا ﴾ ألم تر كيف أن ذنب العجب بدد هذه الكثرة فهزم الصحابة يوم حنين، ومن الذنوب توحيد الصفوف مع المبتدعة والتعاطف معهم والدعوة إلى وجود مدارس لهَم؛ لأن الواجب تجاههم الإنكار عليهم، وأقل أحوال الإنكار القلبي مفارقتهم لا مجالستهم.

وبعد كل هذا فها التشخيص الصحيح المبنِي على كتاب ربنا وسنة نبينا؟ لقد تواترت الآيات القرآنية والأحاديث النبوية فِي أن المُصائب الَّتِي تنْزل بالعباد بسبب ذنوبِهم، ومعاصيهم، وعلى رأس ذلك الشرك والبدعة، قال تعالى: ﴿أُولِمَا أَصَابِتُكُم مَصَيَّبُةٌ قَدُ أُصِبتُم مثليها قلتُم أنَّى هذا قل هو من عند أنفسكم إن الله على كل شيءٍ قدير ﴾

فمن هذا يظهر جليًّا أن الداء والمُرض هو: تقصير المسلمين فِي دينهم، ومُخالفتهم لشريعة نبيهم، والدواء والشفاء هو: إرجاع المسلمين إلى دينهم الحق.

وينبغي أن يعلم أن التميع مع أهل البدع، وعدم الرَّد عليهم من طريقة المرجئة كما بيَّن ذلك الإمام أبو العباس أحمد بن تيمية -رحِمه الله تعالى – قال فِي المُجلد الثانِي عشر صفحة (٤٦٦) من "مجَموع الفتاوى" وهو يتحدث عن التكفيريين ومن يقابلونهم:

"وبإزاء هؤلاء المُكفرين بالباطل أقوامٌ لا يعرفون اعتقاد أهل السنة والجهاعة كها يَجب، أو لا يعرفون بعضه ويَجهلون بعضه، أو ما يعرفونه منه قد لا يبينونه للناس بل يكتمونه، ولا ينهون عن البدع المُخالفة للكتاب والسنة، ولا يذمون أهل البدع ويعاقبونهم، بل لعلهم يذمون الكلام في السنة وأصول الدين ذمَّا مطلقًا لا يفرقون فيه بين ما دلَّ عليه الكتاب والسنة والإجْمَاع وما يقوله أهل البدع والفرقة، أو يقرون الجُميع على مذاهبهم المُختلفة كها يقرُّ العلهاء على مواضع الاجتهاد التَّتِي يسوغ فيها النِّزاع وهذه الطريقة قد تغلب على كثيرٍ من المرجئة...".

وهذا الكلام الذي يذكره الإمام أبو العباس بن تيمية موجودٌ بوضوحٍ وجلاءٍ في الدكتور سفر الحوالي وسلمان العودة (١)، أسأل الله أن يهدينا وإياهم لِما يُحب ويرضى.

وهذه أيضًا كلمةٌ عظيمةٌ من الإمام الألباني -رجمه الله تعالى - في حقّ الدكتور سفر الحوالي أذكرها بنصها كي تُعرف حقيقة دعوة الدكتور سفر الحوالي كما قال تعالى: ﴿ولا يُنبِّئك مثل

<sup>(</sup>١) ذكرت أخطاء سفر الحوالي، ولعلي أذكر بعض أخطاء ومُخالفات سلمان العودة في مقام آخر -إن شاء الله- نصحاً للعباد. وقد فعلت - بحمد الله - في كتاب " قيادات الصحوة التغير والتلون حقائق وأخطار "، وأشرطة مسموعة كشريط " تناقضات بعض الدعاة " وشريط " وانكشف القناع " وشريط" بين سلمان العودة وعلي الجفري " وشريط " سلمان العودة بين التشديد والتيسير المذمومين " وشريط " مَن للعراق " وكلها موجودة في موقع الإسلام العتيق المعتوبة المنافق المنافقة ال

#### خبير ﴾:

سُئل مُحدث العصر الإمام المُجدد: مُحَمَّد ناصر الدين الألباني -رحِمه الله- عن كتاب: "ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي لسفر الحوالي" هل رأيته؟

قال الشيخ: رأيته، فقيل له: الحُواشي -يا شيخنا- خاصة المُوجودة فِي المُجلد الثاني؟! فقال الشيخ: كان عندي -أنا- رأي صدر منِّي يومًا ما منذ نَحو أكثر من ثلاثين سنة حينها كنت فِي الجُامعة الإسلامية وسئلت فِي مجلس حافل عن رأيي فِي جَماعة التبليغ؟

فقلت يومئذ: "صوفية عصرية" والآن خطر في بالي أن أقول بالنسبة لهؤلاء الجماعة الذين خرجوا في العصر الحاضر وخالفوا السلف - وأقول هنا تَجاوبًا مع كلمة الحُافظ الذهبِي: خالفوا السلف في كثير من مناهجهم".

فبدا لِي أن اسَميهم: خارجية عصرية، فهذا يشبه الخروج الآن حين نقرأ من كلامهم؛ لأنَّهم في الواقع كلامهم ينحو منحى الخوارج في تكفير مرتكب الكبائر. لكنهم -ولعل هذا ما أدري أن أقول! - غفلة منهم أو مكر منهم.

وهذا أقوله أيضا من باب قوله تعالى: ﴿ولا يَجرمنكم شنآن قوم على أن لا تعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى ﴾.

ما أدري لا يصرحون بأن كل كبيرة هي مكفرة لكنهم يدندنون حول بعض الكبائر ويسكتون –أو يَمرون – على الكبائر الأخرى، ولذلك أنا لا أرى أن نطلق القول ونقول فيهم أنهم خوارج إلا من بعض الجوانب وهذا من العدل الذي أمرنا به.

وقال أيضا عن كتاب ظاهرة الإرجاء: ...وما كنت أظن أن الأمر يصل بصاحبه إلى هذا الحُد ... ويبدو أن إخواننا المُشايخ فِي المُدينة النبوية كانوا أعرف بهؤلاء منا"(١).

<sup>(</sup>١) من شريط "السرورية وخارجية عصرية" تسجيلات منهاج السنة.

وقبل أن أختم أحبُّ أن أنبه إلى بعض الردود الَّتِي أفردت فِي الردِّ على الدكتور سفر الحوالي وقد استفدت منها:

الرد الأول: "الدرر المُتلائلة" للشيخ مُحمَّد ناصر الدين الألباني -رحِمه الله تعالى - فقد استدرك أشياء مفيدة على كتاب "ظاهرة الإرجاء" وكان ينوي ويعزم على أن يراجع ويفصل الردَّ ولكن المنية وافته -رحِمه الله تعالى - وبلغت استدراكاته مائة استدراك وكان قد قرأه على عجالة سريعة وعلَّق تعليقاتٍ مفيدة للغاية من رأس القلم فكيف لو فرَّغ له وقته -رحِمه الله -، وقدَّم للكتاب وأخرجه الشيخ الفاضل على بن حسن بن على بن عبد الحميد الحُلبِي الأثري، وأحبُّ أن أذكر بعض استدراكات الإمام الألباني اللطيفة:

لًا قال الدكتور في الصفحة (٤٤٣): "فالعجب كل العجب مِمَّن ينسب نفسه إلى السنة والحديث ثُمَّ يوافقهم -أي: المرجئة- في هذا القول فمها عمل أحدٌ من المكفرات.."(١).

قال الشيخ الألباني - تغمده الله برحمته - مبطلاً دعواه: "وهذا إطلاقٌ فيه نظر كالاستهزاء مثلاً فإنه عمل ونَحوه كالإنكار".

هنا يوضح الألباني -رحِمه الله تعالى- بِجلاءٍ أنه يكفر ببعض الأعمال كالاستهزاء فهو إذن علم بأنه المراد بتعليق الدكتور سفر في هذا الموضوع؛ لذلك بادر في الردِّ والتعقيب عليه.

ومن تعليقات الإمام الألباني النفيسة: أنه علَّق على قولٍ للدكتور في الصفحة (٥٢٩):

"ولهِذا تَحصل حالةٌ شاذةٌ خفيةٌ وهي أن يضعف إيُهان القلب ضعفًا لا يبقى معه قدرة على أخريك الجوارح لعمل خيرٍ مثله، مثل المريض الفاقد الحركة والإحساس إلا أن في قلبه نبضًا لا يستطيع الأطباء معه الحكم بوفاته مع أنه ميئوسٌ من شفائه فهو ظاهرًا في حكم الميت، وباطنًا لديه هذا القدر الضئيل من الحياة الذي لا حركة معه وهذه حالة الجُهنميين الذين يُخرجهم الله من النار

<sup>(</sup>١) استمع إلى شريط "تبرئة العلماء للألباني من الإرجاء" تسجيلات منهاج السنة.

مع أنَّهم لَم يعملوا خيرًا قط".

علق الألباني -رجمه الله- فقال: قلت: ومنها الصلاة وهو دليلٌ صريحٌ على المؤلف ولذلك تراه هناك تأوَّله بتأولاتٍ باردة".

أي: يريد الألباني -رحِمه الله-: إنك كما تتصوَّر رجلاً يَجلس بلا عمل جوارح وهو مؤمن فيلزمك ألا تكفِّر تارك الصلاة؟!

ومن تعليقات الألباني النفيسة أنه نقل كلامًا للدكتور سفر في الصفحة (٦٦٠) ونصه: "ومن المؤسف مع هذا أن الشيخ الألباني -حفظه الله- أخذ بكلام أهل الإرجاء المحض من غير تفصيل".

ردَّ الشيخ الألبانِي -رجِمه الله تعالَى- فقال: "اتق الله، فهم -أي: المرجئة- يقولون: الصلاة ليست من الإيْمان ونَحن نقول بخلافهم".

أي: أن المرجئة لا يكفرون تارك الصلاة؛ لأنَّهم لا يرون الصلاة وبقية الأعمال من الإيْمان أي المرجئة لا يكفرون تارك الصلاة إلا أنَّها من الإيْمان فتركها ينقصه أما الألباني -رحِمه الله- فيقول: أنا وإن كنت لا أكفر تارك الصلاة إلا أنَّها من الإيْمان فتركها ينقصه -كما بيّنت ذلك نقلاً عن الإمام ابن عبد البر.

ومن تعليقات الإمام الألباني -رجمه الله - لما نقل قول الدكتور سفر في الصفحة (٦٦٤): "لقد جاء في بعض الروايات: «حَتَّى يقضى بين العباد فيرى سبيله إما إلى جنة أو إلى النار» فقد يستدلُّ مستدلُّ على أن تارك الزكاة بإطلاق داخلٌ تَحت المُشيئة فلا يكون كافرًا، أو على التفريق بين تارك الوكاة".

قال الشيخ الألباني -رحِمه الله-: "مِمَّن استدل به -أي: الحديث- ابن تيمية فِي كتاب الإيْمان فهل هو مرجئ؟!".

ومن تعقيبات الألباني -رحِمه الله- تعقيبه على قول الدكتور سفر الحوالي في صفحة (٦٦٦):

"في كتاب الإثبان الأوسط الذي هو في الحقيقة شرحٌ مستفيضٌ لجِديث جبريل الكلّم، فسر شيخ الإسلام القول في هذا وأظهر بِمَا لا يدع ريبةً ولا شكًّا حقيقة الإثبان المُركبة، وكفَّر من ترك العمل الظاهر بل كفَّر من ترك الالتزام بأحد الأركان الأربعة كالصلاة والزكاة والصوم والحج...إلخ، وعزم على ألا يفعلها".

قال الشيخ الألباني -رحِمه الله-: "هذا عملٌ قلبيٌّ، ولا إشكال فيه، فتنبه".

وقد ذكرت-فيها سبق- أن الدكتور سفرًا الحوالي قد خلط في معنى الالتزام، وظن أن عدم الفعل يقتضي عدم الالتزام، وأن ما كفر به ابن تيمية من ترك الالتزام ظنه الدكتور يعني ترك الفعل، وقد نقلت من كلام ابن تيمية ما يفيد أنه يفرِّق بين عدم الالتزام وعدم الفعل، فها هو الشيخ الألباني -رجمه الله- يُوفق، ويردُّ على الدكتور المُتخصص في العقيدة.

فيتنبه الإمام الألباني إلى هذه الجزئية العلمية اللطيفة الدقيقة الَّتِي غابت عن الدكتور سفر الحوالي والَّتِي أوقعته فِي كثيرٍ من الأخطاء والَّتِي منها تكفير المُصرين على ارتكاب كبيرة يظهرونها ويشيعونها بين الناس.

ومن الاستدراكات اللطيفة أن الدكتور سفرًا قال فِي الصفحة (٧١٣):

"وهذا قسمٌ آخر غير ما يسميه بعض الفقهاء الكفر العملي ويقصدون به الأصغر فقط، فيجب التنبه لهذا؛ لأن الخُلط بينهما قد يؤدي إلى الظن بأن كفر العمل كله لا يُخرج من الملة وهذا في الحقيقة مذهب المرجئة كما رأيت ومن ذلك ما وقع للشيخ الألباني كما في رسالة حكم تارك الصلاة".

قال الألباني -رحِمه الله-: "ومنهم ابن تيمية وابن القيم، ولكن المؤلف يكتم هذه التسمية ليغض النظر عن أنه قد يتضمن الكفر الاعتقادي أحيانًا كما في بعض الأمثلة الَّتِي ذكرها المؤلف". هذا الكلام من الإمام الألباني -رحِمه الله- يؤكد ما ذكرت من قبل، من أنه يَجعل السب

والاستهزاء من الأمور الاعتقادية لا العملية وأن خلافه مع من وصفها عمليًّا خلاف لفظي.

الردّ الثاني: "مآخذ منهجية على الشيخ سفر الحوالي" للشيخ ربيع مدخلي -حفظه الله-وأحب أن أذكر لك مطلع هذا الردّ؛ حَتَّى تعلم أن الشيخ ربيعًا تعامل بلطفٍ مع الدكتور سفر الحوالي وهذا بِخلاف صنيع سفر مع العلماء، وخلاف ما يشيعونه من غلظة الشيخ ربيع معه؛ لينفروا الناس عن دعوة الحق، فقال:

"أما بعد فقد اطَّلعت على كتاب "ظاهرة الإرجاء" للشيخ سفر<sup>(۱)</sup> بن عبد الرحمن الحوالي فرأيته يعيب بعض علماء المسلمين بالتناقض، ويصفهم بالإرجاء العملي، ويصف المُرجئة بالتناقض، ورأيته فيما ظهر لِي يصوب سهام النقد إلى علماء السنة، ويصفهم بالتقصير في بيان الحُق...

ثُمَّ يقول: ورأيته يشيد بِمن يصفهم شباب الصحوة كثيرًا، وذلك يدفع كثيرًا منهم إلى الغرور والتطاول على أهل العلم والحق، ورأيته ينال من علماء السنة، ويرفع من شأن سيد قطب فوق من منزلته بكثير، ولا يُنزل عليه الأحكام الشرعية الَّتِي ينزلهَا على أشكاله، فرأيت أن أرفع بعض الضيم عن العلماء، وأناقش بعض المُأخذ عليه؛ لأن المُآخذ عليه كثيرة تَحتاج إلى فراغ ووقت طويلٍ لعله يرجع إلى الصواب، وهذه غايةٌ كبيرةٌ من غاياتنا، وأمنيةٌ عظيمةٌ من أمانينا أن يرجع المُخطئون عن خطئهم، ويثوبوا إلى رشدهم...

ثُمَّ قال: وليعلم القارئ الكريْم أننِي أرسلت هذه المُناقشة إلى الشيخ سفر إكرامًا له، وسترًا عليه، لعله يراجع، ويصلح ما وهي منه، ويسدُّ ما فيه من خللٍ حَتَّى يكون كتابًا نافعًا لطلاب العلم، بعيدًا عما يضرهم، ولكنه مع الأسف لمُ يتجاوب معنا رغم انتظارٍ طويلٍ، وكان الأجدر به

<sup>(</sup>١) انظر كيف سمى الشيخ ربيع الدكتور سفراً الحوالي شيخاً تلطفاً معه وترغيباً له في قبول الحق لكن خيب ظنه الدكتور سفر.

أن يفرح بِهذه النصيحة، ويعتبرها هديةً ثَمينةً أخذًا بتلك الجِّكمة: رحم الله من أهدى إليَّ عيوبِي، فلجأت إلى نشر هذا الردِّ بيانًا للحق، ونصرًا للمظلومين، ووضعًا للأمور فِي نصابِها...".

فكم ترى فِي كلام الشيخ ربيع -حفظه الله- من تأدبٍ مع الدكتور سفر الحوالي، بل إنه قد أرسل إليه الردَّ لعله يرجع، وقد أبان الشيخ ربيع عن حجم سعادته لو أن الدكتور سفرًا الحوالي تراجع عن هذه الأخطاء، ومِمَّا أحبُّ أن أشير إليه أنه لا يلزم، ولا يشترط فِي الردِّ على المُخالف أن يرسل إليه الردَّ قبل نشره سواء كان الردُّ كلاميًّا أو كتابيًّا، بل إن الخطأ إذا كان علانيةً فيجب الردُّ عليه علانيةً إلا إذا رأى الرَّادُ أن من المُصلحة أن يرسل إليه الرَّد لعله يتوب أو يرجع عها هو عليه من الخطأ، فهذا أمرٌ آخر، أما من جهة الأصل فلا يشترط ولا يلزم ذلك.

الردُّ الثالث: "تنبيهات على كتاب ظاهرة الإرجاء" لأخينا الإماراتي الشيخ أنيس المُصعبِي: وهو ردُّ نفيسٌ أوصى بقراءته.

الردُّ الرابع: "سفر الحوالي بين سيد البدعة وناصر السنة": وهي رسالةٌ نافعةٌ موجودٌ فِي الإنترنت (١) لَمْ يذكر اسم مؤلفها الذي جَمع أشياء مفيدةٍ، وكلهاتٍ قديْمة وحديثةٍ للدكتور سفر الحوالي تتعلق بطعنه فِي علمائنا، وتنقصه لهم.

الرد الخامس: قراءة نقدية لبعض ما ورد في كتاب ظاهرة الإرجاء والرد عليها" للشيخ الدكتور ياسر برهامي-وفقه الله – وهو رد مطول تعقب كتاب ظاهرة الإرجاء في أشياء كثيرة من أخطرها -كها ذكر – أنه يقرر العقيدة البدعية الخطيرة وهي عقيدة (التوقف والتبين) التي أصولها كتب سيد قطب (١)

<sup>(</sup>۱) على هذا الرابط: http://www33.brinkster.com/almadni/safar.htm

<sup>(</sup>٢) كما في ص ٨، ١٧٧ وهذا الرد لم أطالعه إلا يعد الانتهاء من ردي على سفر ومراجعته كتابياً فرأيت من المهم ذكره ليعلم به من لم يدر عنه ممن يقف على ردي. وأنبه إلى أن الدكتور الفاضل أطال في تقرير عدم كفر تارك جنس عمل الجوارح وبني

أسأل الله الذي لا إله إلا هو بأسمائه الحُسنَى وصفاته العلا أن يهدينا والدكتور سفرًا الحوالي لَم أي على الدكتور سفر الحوالي وأمثاله بالرجوع إلى منهج السلف، وترك التميع مع أهل البدع، والطعن في علماء السنة، والتمجيد لرؤوس البدعة كسيد قطب، وغيره مِمَّن يسيرون على طريقة مُحُمَّد عَلَي في أصحابه، وأسأله أن يفرحنا، ويقرَّ أعيننا برجوعه وأمثاله إلى هدي سلف الأمة، إنه وليُّ ذلك والقادر عليه.

أكثر كتابه عليه، والذي أظنه أنه لم يوفق للصواب في هذه المسألة. وألفت نظر إخواني السلفيين ألا يبالغوا في هذه المسألة فيوالوا ويعادوا عليها فهي من جملة المسائل الخفية الجزئية. والعجيب أن كثيراً من السروريين والمتأثرين بهم قد أشهروا هذه المسالة وبالغوا فيها وجعلوها ذريعة للطعن والنيل من بعض السلفيين بدافع الغيرة على العقيدة كما يقولون فإذا كانوا صادقين فلهاذا لا يطعنون ويحذرون من سيد قطب الذي جمع بدعاً متنوعة ومنها قوله: إن البحث في زيادة الإيهان ونقصه من الترف العلمي كما في حاشية ظلاله على سورة الأنفال؟! ولماذا لا يحذرون من هؤلاء الدعاة الحركيين ومنهم سفر الحوالي الجامع لمن التي شتى لا يسوغ الخلاف فيها؟! إذا عرفت هذا أدركت حقيقة إثارة القوم لهذه المسألة وكم استطاعوا التفريق بين بعض السلفيين بها. فالله حسيبهم.

ومن أواخر ذلك إشادة الحزبين والمتأثرين بهم لكتاب " براءة أهل الحديث والسنة من بدعة المرجئة" لمحمد بن سعيد الكثيري من بلاد حضر موت وقد قدم له الدكتور عبدالرحمن المحمود – هداه الله –، وهذا المحمود صاحب كتاب "موقف ابن تيمية من الأشاعرة" والذي بين فساد عقائد جمع من العلماء الماضين الذين لا يصح أن يقارنوا بسيد قطب ولو مجرد مقارنة لما ذكر سيد في كتابه المشار إليه جعله من دعاة العودة إلى العقيدة السلفية والتصور الإسلامي!! عجباً له ما أجرأه!! وقد حدثني أحد المشايخ أنه جالس المحمود وقال له كلاماً مفاده: إن سيد قطب أفضل من تكلم على معنى لا إله إلا الله. أر أيتم ما يفعل التعصب لأهل الباطل بأصحابه!!

وقد منّ الله عليّ أن رددت على الدكتورين عبدالرحمن المحمود وعبدالعزيز آل عبداللطيف - هدانا الله وإياهما- في كتابيهما (الحكم بغير ما أنزل الله أحكامه وأحواله) و(نواقض الإيهان العملية والقولية) في شريطين مسجلين. راجع موقع {الإسلام العتق}.

# عِ القاءِ حضرته المن المناهج .. الشيخ سفر الحوالي:

لاه حائل حضره يعض طنبة العلم وأكانيميون واعلاميون وعطمرته ») استضافت بيو أنيَّة الدكارو سعيدين ناصر الغامدي فضيلة الشيخ غبه الرحين الحوالي،

ببثت الديوننية بتتوة عريمة للشبخ معاذ القامدي إمام جامع عيد الله أن جميل تتليا أصيدة شمريّة للأسلال عائل بالأهمة مطبو مينة الـ . يجامعة لم تلازى شمتيا لناة على الشيخ وفرما باجتماع القمة و 2 أن الدعاة والتنسيل بن جهورهم، وما جاء في بعض أبيت القميدة؛

ه أنا البادي استأخالات إسالت مساور المساور ال ن الأمجاد مستحسرا

والدنائل فلوق المهاملة السلا والكائمة الشيخ في المدونة معاولة الإجابة في سوال الكوابة من سوال الكوابة في سوال الكوابة من سوال الكوابة الإسامية المستمين أن نشري أنه القرير الماء الإسامية من من الماء الإسامية من من الماء المستمية الكوابة الإسامية الكوابة المنازلة الكوابة الكو تأور رعنينا أزنتمزك أنثأ ولعدة لأنناق العليقة تواجه أنثأ غربية منسائرة متعاربة تسعى لمعلَّ وجودة، وتأويب خصوصيتنا وهويتنا. للتطر سيرم لا يريدمنا إن شاقي إلا أن تكون له يقرة تُحلبُ وتُشرَبُ، فيو ياخذ من " براتنا" ويسوّل طبابا سنجات نسب بالنسبة له أمة (معامر ووارد). ويسي منه المملة لبن العمو لا بود آن باين لنا وجود. بالتاني لبان (دحرك الأنة) هو مدورة مهمة من صور التقاعل مع

مبر، إذ في زمان التكثابات الضخماء والتجمعات العملاقة،

رياً متعلق والرياضيات لا يهلوني التعلقات مسمعه والمجمعات مسلاله، راياً متعلق والرياضيات لا يهلوني مثان لتساوري المهر والمبدئ في المستوي المهر والمبدئ في متحدث طابع (الألباء للقارماً)، وللله مناه مقدلاً كبير من القصائر، وللكرا بهر لقيل من يوط النصب و دول أن با يتجاهل المسلمين من فيجمعات رغم بقياب هذا القلهوم من من قرامة للهر والقله بمباحد المؤسني.

المنافرات من أنهيا مقبل الأرتحاقية مقوم الأنكان أرض أن الحج يتطاب جملة من المنظرات من أنهيا .

الأول تذكر واجب إنكاذ النفس:

دون بدين من القيرين والعالم المسلم ا ب لمم وأول إن فاقد الشيء لا يعطبه، ومن لم يعنك المصياح فاني

يلسي، المداعدية والدائية التسنح إلى الأمرين الإس الدائل إلى القلوب، يشمرك ياسل محيط 7 يرن العالى الدائل للفضائية (9 يبايا) ويقاده الدخل على لرزيا من الابل أمام الابلا المسلمة. ويقاده الدخل على الرزيا من الابل أمام الابلا المسلمة. المدائية بيل إلى أبها إلى المسلمة لا يشمونها من خطابها، إن وجود هذه الدائلة المبل المائل على الانتصاري السايلة منهون الجارة وقصة وأن هوارد المبل الدين على أن المنصرية القيابة منهون الجارة وقصة وأن هوارد يوشيون الدين ويعين مطابة ويستون الجارة في كان إمال أوارد عزم وتشديد المبلان المبل المبلك المبلكية المبلكية المبلكية المبلكية الأواد عزم والدين الدين المبلكية المبل

رفت الباب الذي تقتمه القامدة التونيّة التي تنصُّ على أنْ الأمل ينبثق 

المربية تسمى اليهود وتقفل ثاوق القدرة أيديهم من نصرتم ساملة مقبلية. مينتد عن لم يبل باب عقوم إلى لفل الأرض فقح باب السماء وانطقة الانتفاقية بنبارية لتمان لمجد فتتاذي وتوقع في فعدر لياع فخسائي عله

مصدار مين تو مستوع جيون العرب متيمته ان تصبب اليود بمشر مصدار عداد وينها الإنثر أن يقتر ابرامام ويرح رئيس عنيسة ابسرائيل ابن اسبوع عدادة متوانها، إن ادر ابسرائيل) ابن اليها الله مؤسط المرائيل ومن وراحماء الأن كان اعتداد م يشترك من ترح الاناس الوب المسلمين! وها هي العراق من مشدت نموها المستود داشتنا المنوف والرمية. منات بلنجيد الله في الله الي

وعا عي العراق من حضيت صوما المشود داهما الطوف والوعيه. ويثنا نستهدي الشرق واللوب، وتشفل سيناريوهات الفكان الأمريكي في المتطلة، وهنت العراط شائز شعو إلى الاستخدم والإطباب، قدن سيلور المريكا، وها نمن الآن نرى عيف يرجع رجال الملاومة الجنود الإمريكان، وتري عيد تعنينت السياسات الأمريكانية وتحيرت ووقعت في المستنظر. ونرى عيد طهر وضيح جميه ما كان أمد يدولعد وقد خشف في تقدير مارق أمريكا في المراق رعنننا .مار على ألما في

ورطة. الثلاثة الإيمان بمنتية المسراع: حين رأي الشيخ أي أنقلة الثلاث بالثلثة وهم من الأوهام، وخيانًا من الشيلات، وأن سنة هذه الميالا أن يكون بن السق والباطل تدافح، قال سيسمانه ((ولولا دفع الله الذاس بعضهم بيمض ناصدت الأرض))،

طالما العلم إذا أرادة وديكة وقدر رئال. ولشار الشيخ في هذا المياق إلى أن اللوة هي التي تجمل لصاحبها وزياً. وحلى لفاتها واليابان الثنان لم تموما تستفان (ساحم) عافياً بانت تملكان فرة A Total

ساعيّة خسفسة مفلفت لهما مكانتهما العلقيّة. وثقافة الإنهزاميّة والاستبساد نع يعد يؤمن بها أحد اليوم.

وعليه فإنّ مقهوم كجهاد (بشروطه الشرعيّة وأنواعه الكثيرة) مما بلزمُ حضورُه بكشافة في الخطاب المصويّ والفكريّ، لا رفضاً للسلام والإشاء محمورة منطقة في المحتمد معمول و العمد الدورية و المحتمد و المحتمد المدورية و المحتمد المحتمد المدورية و المحتم الإنساني وأمام إلى المحتمد المدارية المستميل و تجديد المجتمد المحتمد المحتمد المحتمدة في مساية المواجهة المراجعة الم

طاقات الأمة الضنفة.

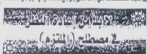
سالات الأنه المستفد، ويتم ملاحظة أمرز . وتحقيق هذا الاستهماب ? بدّ من ملاحظة أمرز . 1. يند المستقيفات المدادة ، ويجد بينا مدّ أن نعيد النظر في المسلاح التروم : لأن الحكم على شخص ما يهذا الوصاد بالشهى الآزام سيتميد الإيمان القياد أو جلية على الآل، ويتمان تقارية ، وإنّ أميان ما لا يقدر أعلى الحكم ويضل لم تطلق من وضع على هذا الملك لمدى الترام الشخص بالشعب الإيمانية وبذاء لركز على شعب معينها ونجعتها العيار

المستمى بالشعب الإسلامية والمال برقر على شعب يدينها وتجعلها المعيار في قصيفها لنظران ولي تطريح ويطرقها المعيار من المستمين وليس طارح المستمين المستمين المستمين ولا يستمين أن المستمين مقاوم المستمين المستمين المستمين المستمين أن تقويل عاملة أن يستاه الألف عن المستمين عاملة أن يستاه الألف عن المستمين وكم سينشأ من الترابط والوذ بين أهل الحيَّ وكل عده بلا شك خطوات في -سبيل تحقيق الأمة المقاومة

سبيل تعليق الأمة القارمة. ٣. لا ينتقي لمنظر أيّ شخص ني مراجبة أعداء الأمة. ولو كان قدم » يوضى أنا تقصيم أو مصياته وأفوان في دلان العملة يحكن أنّ شحدة هن يهمان قوي وضعيفيه ، من تمنك شبيد باسمة ونقريط، وأنا في مواجهة فعدق فعن ندة يقر غص فيه، ويسمى إلّ اعتمر أسعارً، ورضّا قان الفاجر أنض

في الجود من المهم سنتر ما المساورة حاله الم المراح المواجعة المهم المراح المواجعة المواجعة المواجعة المواجعة المائة المحروبة المناحذة المواجعة المائة المحروبة المناحذة المواجعة المناحذة المواجعة المناحذة المواجعة المناحذة المواجعة المناحذة المناحذة المائة المناحذة المناحذ

حنيّة التصنيف و انتقيب إلى المرص على الجمع ونضييق القوارق، و كالين إلى ضبط للمطلحات التي كانت تطلق بتوسّع كالمناسّة والجهاد والحدالثة،





مند الحوالي

**47** 

٥٠ من يتبع رمور الصحود بالتراجعات الفكرية واهم من المناطقة المناطقة المناطقة المناطقة المناطقة المناطقة المناطقة المناطقة المناطقة ال

وكانتوجه إلى الانتتاح الطفهيّ وقبول عثير من الأراء التي عائب مرفوضة. عليف نفسر هذه التراجعات! وهل عان جيل المسجوة يعيش مرحلة من

لوضه و معلم للمستلكة في جوابه. عندي أنّ سأل مثا الساق هو الذي يعبش و هما و ذك أنّ الإسان المبانا يشتى إنّ تقده صررة النزية ما يعالما أنها تشتّر حقيقه، الإدا ما قرّ بد ذات يوم أن يعرف المستلكة المشترة والذي أن شبته ما المستودة و ودعائها بقدّ الجمالات، لم يطوع الحقي معرفة مطالبة بالقال الساء و توجّهات المسعودة، فلنا القريوا وعرفوا الحقي معرفة مطلبة بالقال الساء و توجّهات المسعودة، فلنا القريوا وعرفوا المثن الدائمة

و توجهانها وليس الأمر غلفه. و وساعت (الرسانة) فضيلة الشبح عن منك الشبعة و ننذر أهل السنة في مد حَسور اتفاون معهد هنى سيفهر الليبر اليون وتينو هم وتبنزا مطاليهم. وقال الضيئات: نعد الطبينا موضوع الشيعة للبر من هجيه. أن است الرفض أن يبضو ا شيئاً من حاولهم الدنيوية، على إنتي مع من يدافع عن

رقص ان پوهمو انسان بر علام ان طوع منطق او منظم باشان من من من است.
- هلو اهم العبوية من منرسة پهنتجونها او منطقان باظارون الهد، الله
- بن عتري لا اي باشا آن تكون لهم منارسهم الشاملة يوم بدرسون الهياملية،
- ومنا منطق الآن أن مستقياتهم وما أشبه، ولكن منطقة الشيعة أنهم يردون عتا آن تكون تعن من معالمنا نفرضيهم، ومن نقل أن وديلة معالماتهم وأن نك. ويودوننا مثلاً ألا تقول: إن من يسب أنها بثر وعمر قد لقطأ وارتقب عبيرة. ويودون مثا أن نمك عن عثير من معتقداتنا، ومعنى نك أن المالية. . تسميلاً مطالبة بتعيير اعتقاءاتها من أجل الأقلية الشيعية، وهذا ما لا ياول ب

عاقي، وأساف فسينا: بيد انتي أور التنبيد أن أن من حق البطيع بجسي وأساف فسينا: بيد انتي أور التنبيد أن أن من حق البطيع بجسي منظيم وحتى بهائلتهم أن يشميم العمل عنى أساس الشريعة الإسلامية و إن أجبية لسؤال (الرسطة) حول قسية أماراً و والعبير الدعاة حداد بقان جهال المستقدر على الإسلام عاصل والتقسير المراق الديام يتجهد به الواحد منظامات والقاران التعسير الدراق الارجاد عليه منظامات والقاران المتعسر الدراق الارجاد عليه المستقدر المنافق البيانة التي يطميا الإسلامية التي إطابية التي يطميا الإسلامية المنافق المباشات المنافق المباشات المنافق المباشات منظامات والقارات المنافقة المباشات المباشات المنافقة المباشات المباشات

هذا وقد شكر الدعتور سعيد بن ناصر في ختام النفاء أشاء لضيئة الشي الدكاور ساي ين عبد الرحمل الحوالي وشكر له زيارته واذم له برعاً نذكار بهذه المناسبة -